

جَضَارة العَبِّ في الاسنياس



## ليفي بروقنسال

# جَضَارة الْعَبِ بُ

ىتىجتة دوقان قىقوط

منهزورات دارمكتبة الحيالة

بسُمُ النَّهُ النَّا النَّهُ النَّا النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالَةُ النَّاءُ النَّا النَّهُ النَّا النَّهُ النَّالِّلَّ النَّهُ النَّالِحُولُ النَّالِّعُ النَّالِحُلَّالِي النَّالِحُلْلِقُ النَّالِحُلْلِكُ النَّالِحُلْلِكُ النّلِكُ النَّالِحُلْلِكُ اللَّهُ النَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلَّالِحُلْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

#### مقدمة

\* دَامَتِ الْاندَلَّى بَعدَ ٱلْعَرَبِ زَعِيمَةً لِلْفِكِي وَلَلدنيَّةِ وَالْمَدَةِ الْفِكِي وَلَلدنيَّةِ وَاحْتَفَظَت بَكَامِلِ اشْعَاعَهَا ، فَفَتَنَتْ سَادَتَهَا الْمِحُدُد، وَاحْتَفَظَت بَكامِلِ اشْعَاعَهَا ، فَفَتَنَتْ سَادَتَهَا الْمِحُدُد، وَاحْدَحَتْ لِلْعَرْبِ كَاكَانَتُ انْشِينَا لِرُومَا عندَمَا غَدَتْ وَلَيْمَا مِنْدَمَا غَدَتُ مَقَاطِعَة في المبراطوريتِهَا. فَرغْمَ كُونِهَا مغلوبَة نَسْتَظِيعُ مَقَاطِعَة في المبراطوريتِهَا. فَرغْمَ كُونِهَا مغلوبَة نَسْتَظِيعُ

أن نَقُولَ بأنّهَ اسْتَوَلَتْ عَيَ نفسهَا عَلَى قَاهِ بهَا .

ه لَمْ تَفِيفُ الْأَندُلس عِندُ الاقتِباس عَنْ حَضَارَةِ بَعْدَاد ،

بس اخْذَت تَعْمَلُ عَلَى أَن يَشِعَ نعودُهَا كُأُمَّ فِي عَظِيبِ بَهِ

مُسَمَّدِنَةٍ ، إِلَى خَارِج حُدودِهَا.

ه هَذَا مَا بيُبَيّنُهُ ٱلمؤلفُ في هَذَا الكّابِ ، وَهُوَأَعْمَقُ مَن تَعَرَّضَ لِلْ حَضَارَةِ الأندلسيَّة ، وَأَنْذَه مِن ذَكِي فَضْلَهَا

قَعَايَتَهَا .

## الفصن لالأول

الغرب الإسي للي الغرب الإسي الأمي والحضارة العربية الاسية الاسية الماسية الما

### الغرب الإسيية المعي وأنحضارة العربيّة الاسيسة بانية

يبدو ان عدداً ضنيلاً فقط حتى الآرب ، من بين مؤرخي الاسلام والمسيحية في القرون الوسطى ، اعتقدوا بأن من الواجب النظر بعين الاعتبار الى تعبير ، هو ، مع ذلك . سهل وكافي الدلالة . هذا التعبير : « الغرب الاسلامي » ، الذي حاول الورخون ، بادى ، ذي بسد ، الدفاع عند وتسويغ استعاله الجديد ، فينطبق على الكتلة الجغرافية المتناسقة تناسقاً كافياً ، التي ستشكلها افريقيا الصغرى وشبه جزيرة ايبيريا على تخوم الحيط وعلى جانبي الطرف الاقصى من عالم البحر الابيض المتوسط .

ان هذا الاصطلاح ، من شأنه ان يثير ، في شيء من الوضوح ، ولو في مسامع قليلي الاطلاع ، جملة تتصف بتناسى نسبي ، خليطاً يمكن العناصر

الاساسية التي يتألف منها ، ان تتميز بسهولة كافية . فالمغرب الاسلامي هو قطعة من العالم القديم توطد فيها الاسلام ، بما حمل معه الى اهلها من بناء اجتاعي ومن مثل اخلاقي ومن ثقافة يمثلها ؛ همذه القطعة هي في نفس الوقت ، ارض قصية ، بعيدة عن المركز ، بالنسبة الى المناطق التي شهدت ظهور الاسلام ومن ثم مطلع وثبته الرائعة .

كان الناس الى عهد قريب – وما زال بعضهم حتى الآن يسمونها : و المغرب ، وهـــذا تعبير يبدو ، لأول وهلة ، مماثلا تمامــا لتعبير و الغرب الاسلامي ، ومن شأنه انه لم ينتظر عصرنا هذا ، ليدخل في اصطلاحات العرب الجغرافية . فهل نحن بحاجة الى ان نبين ان اسم و المغرب ، الذي كان في الاصل يعني بلاد البربر واسبانيا معا ، كا يبدو ، لم يعد يشمل تونس الحالية ، المريقيا القديمة ، بل شبه جزيرة ايبيريا ، اندلس العرب ، واغــا تقلص معناه بسرعة بحيث لم يعد يعين اليوم إلا غرب افريقيا الشمالية ؟

من المكن القول بأن في ذلك جدلًا لفظيا بحتاً! على ان الامر الذي كان طبيعياً - كا هو معلوم - ان افريقيا الشالية واسبانيا قد نشأت بينها علاقات سياسية وصلات ثقافية يقتضيها الجوار ويسهلها ، ولا سيا عندما راحت العقيدة الدينية المشتركة توجه بعض مطامع البلدين ، بل وتوحد بينها . ولكن ذلك لم يحل دون قيام كيان منفصل لكل من البلدين ، وأن يكون لكليها انظمته المتميزة ، وسلالاته التي تعادي ، احيانا السلالات الاخرى ، وأن يكون لكليها ، بعد هذا كله ، مثل أعلى لم يكف الاسلام دانما ، لجعله مشتركا بين البلدين فن الثابت انه ليس من المحتمل ان تكون هذه المزاعم خطأ كلها . كا

انها لا تمثل ايضاً الحقيقة التامة . و فالغرب ، يؤلف وحده من ضمن المالم الاسلامي ، على احد اطرافه القصوى ، عالما قائماً بنفسه ، ملاصقاً لأوربا المسيحية ، بعيداً ومنفرداً عن الشرق تفصله عنه المسافة والحواجز الطبيعية ، وكثيراً ما كانت هذه الحالة الراهنة شديدة الوطاة على مصائره السياسية وأكثر من ذلك ايضاً ، مؤثرة في نظامه الاجتماعي وثقافته .

ولكي يشعر المرء حتى الشعور بأن بين ما كان في مراكش وجنوب اسبانيا وما هو باق الى الآن ، ليس نقط مجرد مظهر بسيط ، مبهم ، من مظاهر القرابة بينها ، ينبغي له ان يكرن قد عاش سنين طويلة في بلد كمراكش لا يزال يحتفظ بطابع حضارته الوسيطة كما هو ، وأكثر من تردده على جنوب اسبانيا وان يكون شغفاً بتفحص الآثار العربية في اشبيلية وقرطبة وغرناطة من خــلال الجو الرقيق المؤثر الذي يغدرها . وعليه ، بصورة خاصة ، ألا يتنكر للحدس الحي الذي يرسمـ في الذهن احياناً طول معاناته للنصوص الاصلية وتأثره اللاشعوري يها ؟ وألا يقص الرؤى العابرة التي ترتسم على أثر اتصاله بالرنائق التي ينشدها ، ثم توضع بوضوح في صور حاضرة ومألوفة . وانه يشعر ؛ عندئذ ؛ شعوراً غامضاً في البدء ؛ أن هذه القرابة ليست طارئة ولا يمكن ان تكون كذلك : سرعان ما تتوالى وجوه الشبه وتتحدد ثم تفرض نفسها . فالغرب الاسلامي بمعطفيه ٤ الافريقي والاوربي ، يبدو ، شيئًا فشيئًا ، في نظر العصر الوسيط ، من خلال ألوانه الحقيقيــة ، عارياً من الصور الغبراء التي كومها على تخومه مؤرخو الكتب الصفراء ، الذين اهتموا فقط بوقائع مختلف السلالات. وأن المرء ليكتشف ، على الرغم من صروف الدهر ، بأن عاصمة ، هذا الغرب الفكرية بقيت في البدء ، قبل الانتهاء من اعادة الفتح المسيحي في اسبانيا ، قرطبة

ومن ثم في عواصم الاقاليم ، واخيراً في غرناطة . ويلاحظ بأن ارض الاندلس ، أيا كان مركزها السياسي ، لا تفقد ابداً منزلتها كزعيمة للفكر ؟ واحتفظت بكامل اشعاعها ، بعد ان اخضعها ، في قلب الاسلام نفسه ، ملوك افريقيون ، وفتنت بسرعة سادتها الجدد الذين عانوا سحرها فجعلوها على اقامتهم المفضلة . وعلى هذا النحو سيكون ، فيا بعد ، مصير اولئك الفاتحين القساة من القشتاليين فيها . فستكون الاندلس ، سواء لهؤلاء ام لأولئك ، ما كانته اثينا بالنسبة لروما عندما غدت مقاطعة من الامبراطورية . ويجدر بنا ان نتذكر كلمات الشاعر اللاتيني ونحن ننقلها الى هنا : ان اليونان المغلوبة قد استولت هي نفسها على قاهرها الفتاك Craccia capta !

ان تعبير والغرب الاسلامي وقد لا يجد خصوماً له من اجل تعريفه الحاص فحسب بل ان له خصوماً آخرين ، ما زالوا كثيرين جها في اوروبا ، حق بين الاخصائيين المرموقين في دراسات العصور الوسطى . يرون ارب افريقيا الصغرى واسبانيا ، كليها ، لا يشكلان مطلقاً سوى امتدادات شاسعة وطلال شاحبة الشرق الاسلامي ، هذا الشرق الذي يجب الاعتراف بأنهم لا يزالون يجهلونه تمام الجهل ولا يقدرون حق التقدير الدور الراجح الذي لعبه خلال العصور في اقتصاد حوض البحر الابيض المتوسط منه انهيار العمالم القديم حتى الفترة التي شهدت غروب القرون الوسطى واولى تباشير النزعة الانسانية الناشئة . ونرى ان الحكم السابق نفسه الذي كان يجعل مؤرخين كثيرين جداً يقدرون بيزنطة و بالقارنة بذكريات روما المظفرة » يدفسع هؤلاء المؤرخين الى ألا يروا في المعرب والاندلس ، في العصر الوسيط سوى استمرار هزيل ، في انحطاط سياسي

عميق ، لعصر الاسلام الذهبي في الشرق الذي دونت وقائعه في سورية ومصر وبلاد ما بين النهرين . ولا يخطر لهؤلاء المؤرخين لحظة واحدة ، لا سيا فيا يتعلق بأسبانيا ، ان يحاولوا اظهار قسطها الهائل في تطور العالم الاوربي الغربي ، منذ القرن الحادي عشر وفي تحسين بعض نواحي الحياة المادية ، وبخاصة فيا فرضت عليه رويداً رويداً ، من شعور بجال للحياة جديد ، هذه الحياة التي كانت تسبطر عليها حتى ذاك الحين ، وفي رهبة الجهول ، صوفية ثقيلة التشاؤم .

وان المرء ليلاحظ هكذا اي مقدار يرحيه ويقتضيه من تطورات هذا التعبير و الغرب الاسلامي ، والاعتبارات الاولى التي نحاول جاهدين أن نبرهن بها عليه ، ومن الواجب عدم التردد في تسمية الحضارة التي الزدهرت فيه حتى القرن الخامس عشر و بالحضارة العربية الاسبانية ، فانها إذ نشأت نتيجة المؤرات مختلفة في شبه الجزيرة نفسها ، قد طفحت بكاملها وعلى نطاق واسع على المغرب ؛ ولم يكن الفن الذي يدعى بالفن و المغربي - الاسباني ، hispano · maresque بواحد من اجل مظاهرها فحسب ، كا يظن احيانا . فتلك هي العناصر الرئيسية المؤلفة لهما الحضارة المربية في اسبانيا والخطوط التي تمنحها اصالتها في مختلف الميادين ، ما نحاول ان نعينه هنا في نظرة عامة . غير ان هذه الدراسة لا تكون مقبولة اذا لم تصحبها تحريات جانبية : لنعرف من جهة ما لا تأشيرات ، التي تكاد تكون مباشرة ، الـتي مارسها الشرق ، في داخل الاسلام نفسه ، على الغرب ، او التي أثر بها الغرب في الشرق ، على نطاق اضيق بلا شك ، كا يستشف ذلك ؟ ولنتبين ، من جهة نانية على نطاق اضيق بلا شك ، كا يستشف ذلك ؟ ولنتبين ، من جهة نانية ما هو التداخل المتبادل بين الاسلام الاسباني والمسيحية الوسطية ؟ تلك ما هو التداخل المتبادل بين الاسلام الاسباني والمسيحية الوسطية ؟ تلك على هو التداخل المتبادل بين الاسلام الاسباني والمسيحية الوسطية ؟ تلك ما هو التداخل المتبادل بين الاسلام الاسباني والمسيحية الوسطية ؟ تلك

هي المشاكل الخاصة التي نحاول ان نجد بعض عناصر حلها ، طرحناها ، بإيجاز .

ولعد من الصعب ، بل قد يكون من عدم الروية ، ان ندخل في بحث هذه الحضارة الاسبانية العربية ، دون ان ننظر اليها اول الامر وبكثير من التمحيص ، من خلال اطارها الطبيعي الاصيل ، او دون ان ننبسه ، ولو بصورة موجزة ، الى تتابع الظروف السياسية التي سهلت نشوءها وازدهارها . فان لم نفعل ذلك فاننا قد لا ندرك ، إلا بقليل من الوضوح ، مدى الانتشار المتزايد الذي بلغته سواء في حدود مجالها الخاص او في شبه الجزيرة او في افريقيا الشمالية ؛ وقد لا ندرك كذلك المؤثرات المختلفة السبق قبستها من الشرق ، او بالتسالي السيطرة غير المباشرة ، التي كانت لها بدورها ، على غرب اوربا .

\* \* \*

لعلنا في غير حاجة ، إذ يكاد يكون متفقاً عليه ، الى ذكر التعقيد الجغرافي في حديثنا عن شبه الجزيرة الكبرى التي تحتضن اسبانيا والبرتغال الحاليين ، إذ ما من بلاد تؤلف كتلة كهذه في وضوح حدودها الطبيعية ، وما من بلاد ايضاً تفوق هذه البلاد فيا تبديه من متناقضات داخلية في شكلها الطبيعي وفي مناخها ، وخصب ارضها . وقد اشرنا ، من جهة اخرى ، مراراً من قبل الى وجوه الشبه العميقة التي تتجلى في التشكل الارضي لكل من جنوب اسبانيا وشمال مراكش . هذان البلدان يفصلها حاجز مائي عميق ولكنه ضيق جداً ؛ إلا أن المرء لا يستطيع ، وهو يعبر هذا الحاجز في اي من جهتيه — ونعني به مضيق جبل

طارق - إلا أن يؤخذ بما يرى من رحدة ، تكاد ان تكون تامة بين مظهري البلدين . فهنا وهناك سلاسل جبلية عظيمة ، تغوص آخر ثناياها في البحر المتوسط ؛ ونرى في هذه الجهة ما نراه في تلك من مزروعات ومن بساتين الاشجار المثمرة وحقول البرتقال والزيتون ؛ وان التشابه ليزداد وضوحاً ، اذا جاز لنا القول ، فيا وراء هذه الجبال ايضاً ، فالفيغاس « Vogas » الاندلسية الفنية لها ما يقابلها في سهول الفرب ، dharb المراكشي الخضراء ؛ وإذا توغلنا الى ابعد من ذلك ، غد ان ما يقابل مرتفعات المائش الوسطى إذ أن الفنيين ، لشد غد ان مساحات مراكش الوسطى إذ أن الفنيين ، لشد ما بينها من تشابه متميز ، ما زالوا يطلقون على هذه المسطحات الاسم الاسباني « ميزيته متميز ، ما زالوا يطلقون على هذه المسطحات الاسم المدنية ؟ فما من مدينة من مراكش ، على الاطلاق ، يأهل ، ولو جزءاً المدنية ؟ فما من مدينة من مراكش ، على الاطلاق ، يأهل ، ولو جزءاً منها ، الموريسك Morisques المسلون ، المطرودون من اسبانيا ، إلا منهنا ، الموريسك Morisques المندن ، المطرودون من اسبانيا ، إلا منهنا ، الموريسك Morisques المنابلة الاندلسية .

أما الدخول الى شبه الجزيرة الاسبانية الايبيرية فانه يتم في اغلب الاحيان عبر احدى جهتي سلسلة البيرينية . وما إن يخطو الانسان الى الامام نحو الجنوب حتى يؤخذ بالتضاد بين مناظر البلاد ، تضاداً يبلغ احياناً حد التنافر . وما يلبث جفاف السهل القشتالي العظيم أن يمحى شيئاً فشيئاً ؛ ومن ثم يتهلل وجه اسبانيا العليا الصارم ليبتسم ، عندما يصل المرء الى الاندلس ، ارض المور Maures المفضلة الذين احتلوها مدة ثمانية قرون . انني لم اتحسس هذا السياق من المشاعر ، عندما وطئت قدماي ارض اسبانيا ، لأول مرة ، قادماً اليها من اقصاها الجنوبي ، قدماي ارض اسبانيا ، لأول مرة ، قادماً اليها من اقصاها الجنوبي ،

مبحراً مباشرة من مراكش ، تلك البلاد التي بقيت محافظة وما تزال متمسكة ، بجمية شديدة ، بالاسلام . ومع هذا فلم يداخلني ابداً الشعور بانني قد انتقلت الى عالم آخر . فالأودية العميقة والضياع المعلقة في اعالي السفوح والجو ومشهد الشارع في المدن الصغرى ، حتى وأوضاع الناس ، كل ذلك يتشابه تشابها عجيباً . فلولا اللباس الذي يرتديه الاندلسيون اليوم وكلامهم لأصبح شعور المرء بأنه لم يعبر بمراً بجرياً وأنه ما يزال في افريقيا وهما تاما . اننا نحس منذ البداية بأن حضارة مشتركة في اطار طبيعي يقدم وجوه شبه عظيمة الى هذا الحد ، تتوفر لها جميع الشروط لتقوم بدورها .

وزيادة على ذلك فان افريقيا الصغرى قد وجدت نفسها مدعوة ، منذ ان وضع العرب يدهم على اسبانيا ، لكي تلعب دورا هاما في عملية الاستيطان في هذه البلاد: إذ أن العلاقات التاريخية بين البلدين في العهد الاسلامي ترجع ، هكذا ، كا نرى ، الى عصور الاسلام الاولى ، منذ نهاية القرن الاولى الهجري . ذلك ان الاندلس سرعان ما استقبلت ، بعد ان فتحها برابرة مراكش ، بادى ، ذي بدء ، لحساب الشرق الاسلامي ، كثيراً من العرب الاقحاح ، وفي نفس الوقت ، عدداً اكبر من الافريقيين ايضاً ١٢٠ . ولم يلبث هسؤلاء وأولئك ان تمازجوا ، اللهم إلا اذا استثنينا بعض الجزائر ، الصغيرة ، الجبلية ، التي يقي سكانها زمناً طويلا ، مستعصين على التحول ؛ وقد شكل اولئك الوافدون نواة الارستقراطية العربيك على التحول ؛ وقد شكل اولئك الوافدون نواة الارستقراطية العربيك والبورجوازية في المدن ، وسرعان ما اخذ عددهم بالازدياد بفضل رصيد هسام جداً ألا وهو : المسلمون الجدد ، أعني من سكان شبه الجزيرة ، الذين اخذ دخولهم في دين الفاتيين يتزايد يدخلون بمحض ارادتهم ، في الذين اخذ دخولهم في دين الفاتيين يتزايد يدخلون بمحض ارادتهم ، في

اغلب الاحيان ، طمعاً في التخلص من الجزية والاستفادة من ظروف مادية افضل ، وقد نتج عن ذلك و ان الصلات ، بين المسلمين القدامى والمسلمين الجدد ازدادت ، على مر الزمن ، توثقاً وتماسكاً بفضل الزواج . لذلك ، فان عرب اسبانيا الذين كانوا ، في العصور التي اعقبت الفتح ، يفخرون اعظم الفخر ، بتحدرهم من اجدادهم في بلاد العرب او سوريا ، كان يجري في عروقهم جميعاً جزء وفير من الدم الاسباني . إذ ما من شك ، انه كان قد حصل ، في ظل الخلافة في قرطبة ، تمازج عرقي هام ، في المدن على الاقل ، بين العرب الحلص والبربر والمولدين ، هذا ما كتبته في مؤلف صدر حديثاً (٣) .

ان امامنا ها هنا بجالاً ، في دراستنا للمؤثرات التي سيودي تشابكها الى ولاء حضارة عربية اسبانية اصلية ، لنمين نصيب عرب المشرق ، المهاجرين الى اسبانيا وما يقابله من نصيب المولدين من السكان الاصليين ، في تناسق هذه الحضارة . إلا أننا نقتصر الآن على التنويه اللازم بالمردود الخصب ، الناجم عن والنازج العرقي ، الذي أشير اليه قبل قليل . فننا القرن الثالث الهجري على وجه التقريب او بدءاً من القرن الرابع ، بالتأكيد اصبح هناك ، عدد من السكان المسلمين الاسبانيين ، يشكلون ، بعد ان تكيفوا في موطنهم الجديد ، نواة هامة في مجموع اهالي البلاد العام ، الخاضعين للاسلام ؛ ههذه النواة كانت تتزايد باطراد سواء بالمؤمنين الجدد او من جراء تيار الهجرة المتدفق الى شبه الجزيرة الذي سيستمر طويلا او من جراء تيار الهجرة المتدفق الى شبه الجزيرة الذي سيستمر طويلا يجذب الراغبين فيها او المكرمين على النفي اليها . وقد اخذ هؤلاء الاهالي من المسلمين الاندلسيين باستشعار اصائهم الخاصة والواقعية سواء في مراميهم من المسلمين الم في حياتهم الفكرية على نحو اشد ايضاً . ولم يلبثوا ، وهم بلبثوا ، وهم السياسية ام في حياتهم الفكرية على نحو اشد ايضاً . ولم بلبثوا ، وهم بلبثوا ، وهم بلبثوا ، وهم بلبثوا ، وهم السياسية ام في حياتهم الفكرية على نحو اشد ايضاً . ولم بلبثوا ، وهم بلبثوا ، وه

المتعلقون بالاسلام وقواعده ومثله الديني الاعلى تعلقاً عنيداً ، أن تميزوا ، على نحو كاف ، في اهم مظاهر حياتهم اليومية : في طريقة الملبس والاساليب المهنية والزراعية ولهذا سرعان ما تبدو ، للأعين بقيسة العالم الاسلامي ، على انهم ، ان لم يكونوا غرباء عنه ، فانهم على الاقل انما يمتون اليه بقرابة بعيدة ، انهم أشقاء اصبحوا بعيدين بسبب من تراخي الروابط العائليسة والاقامة خارج المركز . ثم تأتي الظروف السياسية لتشجع من جهتها ايضا على هذا النوع من القطيعة الروحية ، التي تثبت هكذا شيئاً فشيئاً ؛ ذلك على هذا النوع من القطيعة الروحية ، التي تثبت هكذا شيئاً فشيئاً ؛ ذلك ان تفكك الدولة العربية الاولى في الشرق أدى الى فصل اسبانيا عن سادتها البعيدين وما ان جاء اليها احد ورثة اولئك السادة الذين سقطوا من السلطة حتى قدمت نفسها اليه ومنذ ذلك الحين منحت ذاتها صفة الملكة الخاصة ، المستقلة عن كل من افريقيا وآسيا .

\* \* \*

حتى نهاية القرن الثامن ، لم يكن تاريخ اسبانيا الاسلامية في الواقع ، اقل غموضاً من تاريخ بـــلاد البربر في الغرب . فالذين كانوا يعملون او يحاولون العمل على احترام سلطة الرئيس المشترك المقيم في دمشق هم ولاة من العرب ؛ تلك السلطة التي ما فتلت ان صارت اسمية . ولم يكن الغرب الاسلامي يشكل في ذلك الوقت إلا مجموعة من المقاطعات في دولة متسعة الارجاء لم يطل بها الامرحق تفككت اوصالها وتجزأت الى امارات مستقلة . واقتنص مؤسسو المالك حصة الاسد . واذ اسقط رد الفعــل العباسي، البناء الاموي ، فان سوريا ودمشق قد اتجهتا جهة بغداد والعراق . ولازمت هـــذا التغير في نظام الحكم ، بالفرورة ، اضطرابات عديدة .

وارتحل عن المشرق كثير من المتذمرين ومن ذوي المراتب العربية القدامي ومن الذين فقدوا امتيازاتهم واعطياتهم المجرب المغرب . وهكذا قدم من هناك احد امراء البيت المرواني ، يسعى ، في الطرف الاقصى الآخر من العالم الاسلامي؛ وراء طالعه . كانت مراكش اذاً مقراً جميلاً ؛ للاستيلاء إلا أن الاسلام كان قد أصيب فيها بنكسة عابرة . ذلك أن القيائل التي ما كادت تدخل في الاسلام حتى أثيرت بدعاية الخوارج ، قد تمكنت من استعادة حريتها القديمة بقوة السلاح فاستيقن القادم الاموي عبد الرحمن حفيد الخليفة هشام من ان الرياح غير مواتية له ابداً في افريةيا ، ولذلك يم وجهه شطر اسبانيا فاستولى على هذه البلاد وأطاح بالحكم العربي الذي كان يديرها مستقلا بصفة امير من قرطبة ولما تزل سلطته واهية . وأسس تلك الدولة الاموية التي اصبحت ذات بجد أثيل بل على الاصح ، انسم اعاد في الطرف الاقصى من الغرب الاسلامي ، بنــاء دولة اجداده في دمشتى . وسقطت قرطبة في حوزته منذ عام ٧٥٦ أي بعد مرور اقل من نصف قرن على دخولها في سلطة الفاتحين العرب: فجعل منها عاصمته سبق أن لقحت اسبانيا ، قبل قليل ، بقديم جند (Bald ، بتقليد سوري ، وأخذ يتغلب في البلاد في ظروف سنعود الى بحثها .

وقدم الى ما وراء المضيق. شرقي ، فار" كذلك من سلالة الرسول ، هو ادريس يحاول حظه قابتسم له ؛ الامر ، الذي سيساعد ابنه من بعده ، ادريس الثاني ، في عام ٨٠٨ ، على تأسيس مدينة فاس التي أعدت لتكون عاصمة لملكه . وأسكنها عناصر مدنية أجليت من مقار"ها الحاصة على اثر

بعض الظروف السياسية: اولهم من اهل القيروان ، جاموا اليها من افريقية Ifrikiya التي ما زالت مشبعة بالمؤثرات الشرقية ؟ ثم تلاهم المرابطون ، من قرطبة ، الذين أجلام عن اسبانيا عام ٨١٧ الامير الاموي ، الحكم الاول ، فانتهى تطوافهم في فاس بينا استمر فريق منهم في سيره ، كان أبعد همة من رفاقهم النعساء فاجتاح الاسكندرية على حين غفلة واخيراً انتهى الى الاقامة في جزيرة كريت حيث اقلق سلطة بيزنطة سنين عديدة (١٠).

ثم يأتي بعد ذلك القرن التاسع حاملًا معه لاسبانيا المسلمة وكذلك للمغرب ايضاً عصراً شديد الاضطراب. ويبذل حكام قرطبة جميع قواهم لاعادة الهدوء الى ممتلكاتهم . إلا أن حكم عبد الرحمن الثاني جاء متوافقاً مع فترة كافية من التهاون النسبي حيث تكشفت ، كما سنرى عن فاعلية فكرية استثيرت بفعل المؤثرات العباسية غير المباشرة اذ ان الامراء الامويين اخذوا يواجهون مؤامرات خفية ألبُّت عليهم اكثرية رعاياهم : وكان هؤلاء الخارجون على سلطتهم كبار قادة الارستقراطية العسكرية من الجند وسكان الجبال من البربر الذين بسطوا يسد العون ، شأنهم في ذلك شأن عرب السهول ، لتأييد الحركات القومية التي شنها حديثو العهد بالاسلام بمساعدة عناصر الشنب من الجاعات المسيحية المستعربة Mozarabes . وكثيراً ما كان الخطر ماحقاً فنرى امراء قرطبة يغالبون ، على قسدر استطاعتهم ، اشد الصعاب فتكاً . وهكذا فان تاريخ البلاد السياسي كان يبدو كأنما يخيم عليه تهديد الرعايا المولدين والمسيحيين ودائم التعرض ايضا للأخطار التي يستثيرها أحفاد العرب والبربر. لهذا فاننا في غنى عن الاشارة الى ان الثقافة الأندلسية كذلك قد عانت في نفس الرقت بعض الاسترخاء : اذ انها كانت ؛ بالسكاد ؛ قد تجاوزت سن التكون والنمو .

غير ان الوضع السياسي اخذ يتبدل منذ سني القرن العاشر الاولى . ذلك ان هذا القرن سيسجل في الواقع ، ذروة الحكم الاموي في اسبانيا ، مقترنًا باسم عظيم هو اسم عبد الرحمن الثالث ، الناصر ، فان حكمه الطويل يقابله في اخبــار مسلي شبه الجزيرة ، ازدهار رائع في جميع مظاهر الفكر ومع هذه الفترة من الاستقرار السياسي والسلام الداخلي لم يكن لها مثيل حتى ذلك الحين، وفي ذات الوقت انطوى الغرب الاسلامي Pour ainsi dire على نفسه - ذلك ان جزءاً كبيراً من مراكش اصبح يدين بالتبعية المباشرة لقرطبة، وقطع الجسور الواهية التي كانت تربطه، نظرياً ، ببقية العالم الاسلامي . وأبلغ دلالة على هذه الانطواءة نجد بيانها في قرار عبيد الرحمن الثالث في عدم احترام ما كان يدعى ورمز الحلالة (١٠) ، ، شأنه في ذلك شأن فعل أسلافه حتى الآن ، وذلك بفصل الدولة الاموية الاسبانية عن باقي « دار الاسلام ، التي كانت كلها ، من حيث المبدأ تخضع لسلطة الخليفة القائم الروحية ، زعيم الاسلام . كان الاستمرار في ذكر اسم الخليفة المقيم في بغداد لا اسمه بالذات يزعج هذا الامير العظيم ، في خطبة الجمة التقليدية . لذلك فانه انتحل الألقاب السامية التي كان يحملها منذ قرنين ماضيين اجداء، في دمشق : لقب الخلافة وامير المؤمنين (٦) . فلم يكن هــذا العمل لمجرد ما للرمز من قيمة لا ولا مدى سياسيا بسيطا ؛ وانما يبدأ منذ همذا التاريخ ، في الحقيقة ، رقي الحضارة الاسبانية – العربية الاصيل التي تستمر في تألقها على مر العصور القادمة ، تلك الحضارة التي بقيت حتى ذلك الوقت مفعمة بالمؤثرات الشرقية.

كان قرار خليفة قرطبة الجديد الذي اتخذه: سواء في اعلان استقلاله الدنيوي ام في صدارته الروسية ، في وجه بقية العالم الاسلامي ، قسد

أملته عليه بصيرته الحذرة – على وجه الدقة ، على أثر ظهور الحركة الفاطمية وانتصارها المظفر في شمال افريقيا. ذلكك أن كثيراً من بلاد الاسلام شهد في هذا العصر انفجار نوع من محيثًا المذاهب الدينية أذ ظهرت الى الوجود عقائد سرية جديدة وكانت تستخدم في اغلب الاحيان وسيلة او مرتقى لثورات سياسية . فبعد ان أتم الفاطميون فتحهم الجديد ، مصر ، وأغرتهم على اتخاذها مقرآ نهائياً لهم اصبح هؤلاء الحكام الجدد لافريقيا ، أذا استووا سادة على افريقيا الصغرى وصقلية ووادى النيل كله ، سيشكلون خطراً جسيماً وداهماً على الدولة الاموية في اسبانيا . لهذا كان على امير قرطبة العظيم أن يهتم بشق الوسائل ليتجنب الخطر الفاطمي الذي بات يخشاه وهو الامير الذي كان عشيل ، في الغرب ، تقاليد الاسلام الاولى والسنة الدينية الصحيحة مماً وقد اصبح سيداً في مملكة واسمة الارجاء ، غنية ، آهلة بالسكان ، عاد السلام يرفرف عليها وأخد مناهضوه في التقلص شيئًا فشيئًا فان لم يسهر عليها ، سهراً حازماً يطغى عليه الفاطميون الذن بثوا فيها خفية دعاتهم ودعاويهم وانه عندما اتخذ قراراً ليس فيايتعلق بالاحتياطات العسكرية اللازمة للأمن والتي يستدعيها الوضع الخطر فحسب وانما ، بانتحال صفة الخلافية السامية ايضاً ، قد خلق من اسانيا بلداً اسلاميا جديداً ، مملكة متينة البنيان متحررة من آخر ما كان يربطها من الالتزامات ، حتى ذلك الوقت ببقية العالم الاسلامي ، دولة قوية تستطيع دول اوروبا الجماورة التعامل والتداول معها. فان باباً جديداً للمخالفات السياسية والمبادلات الصناعية قد انفتح اذاً ، وكذلك ايضاً - كما نستطم التخمين للتبادل الفكري ولكي تقوم المؤثرات الحضارية بدورها المتنادل .

ان اعظم متمم لهذا التقليد في تشجيع الثقافة الذي بدأه عبد الرحمن الثالث هو ابنه وخليفته الحكم الثاني كا سنرى . وقد جاء متأخراً الى المرش فكانت مدة حكمه قصيرة جداً . أما رجل التوسع الاموي وأشد الامويين فاعلية في ذلك فانه الدكتاتور المنصور بن ابي عامر الذي يأتي بمد قليل: ذاك الشهير في أخبار اسبانيا المسيحية وأناشيدها الرقيقة. ففي ظل حكه الفعلي توصلت سلطة اسبانيا العربية الى قمة مجدها في العالم الغربي . ومن ثم ما لبثت ، بعد موت المنصور بسنوات قليلة ، في مطلع القرن الحادي عشر ؟ أن قامت فجأة ؟ حرب أهلية لم يسبق لهـا مثيل ، أطاحت عاصفتها الى الابد بالبناء الذي أقامته المملكة الاموية وأجلته عن قواعده ؟ وذلك على أثر تسرب القواد البربر والصقالبة ؟ تسرباً غير محدود الى ادارة شؤون الدولة. وهكذا فقد تشكلت في كل جهـة من جهات شبه الجزيرة / امارات مستقلة ؛ وسرعان ما أمسك حكام هذ. الامارات - الذين يدعون بملوك الطرائف - بعضهم بخناق بعض وألحق بهم ، الاقوياء منهم ممتلكات الضعفاء او أخضعوهم لولاء مهين وذي تكاليف باهظة . وكانت موجة • اعادة الفتح ، المسيحي التي عرف الامراء الأول ، اخذت في ذات الوقت ، تتقدم ببطء وانما بقدم ثابتة . وأفاد من ذلك الوضع المضطرب أمير قشتالي عظم ، اسمه الفونس السادس برباطة جأش وصلابة لا نظير لهما ذلـــك الامير الذي يختفي ظلماً وراء شهرة السيد كامبادور ، قائده المتمرد . وأخيراً سقطت في عام ١٠٨٥ طليطلة عاصمة القوط الغربيين القديمة في يد هذا الاميو وغدت من جديد مسيحية الى الابد (٨) وهي التي أصبحت ، فيا مضى ، مركزاً من أكاثر مراكز الحضارة الاسبانية - العربية اشعاعاً.

وعلى عكس ما قد يجق للرء ان يتوقعه ، فان الثقافة الأندلسية لم تكن بلا ريب ، في يوم من الايام ، أكثر ازدهاراً وخصباً منها خلال هذا القرن الحادي عشر وهو ، مع ذلك القرن المترع بالاضطرابات السياسية ، قد هزته في أعماقه المنازعات الداخلية والتقدم الثابت في حركة واعادة الفتح ، المسيحي . وقد أتمت اكثر عواصم المقاطعات اهمية ، بما لها من فاعلية فنية وأدبية تهاوي قرطبة الذي بات نهائياً تقريباً . وغدا بلاط ملوك المسلمين في كل من طليطة وبداجوز Badajoz وفلنسية ودانيسا والمرية وغرناطة وعلى الخصوص في اشبيلية ، جميعها على حد سواء أماكن لاجتاعات أدبية يتحلق فيها الشعراء والادباء والفنانون والعلماء والفلاسفة والاطباء واخصائيون حقيقيون في العلوم ويعملون ، في ظروف مادية ميسرة ولاطباء واخصائيون حقيقيون في العلوم ويعملون ، في ظروف مادية ميسرة مول امراء ، حماة مستنيرين للأدب والعلم وجدوا في صحبتهم خير عزاء لشاغلهم اليومية في ادارة الحكم . حقاً انه عصر انحطاط سياسي عميق واغا يلازمه تجدد في نتاج الفكر لا مثيل له ، والامثلة على اوضاع مماثلة واغا يلازمه تجدد في نتاج الفكر لا مثيل له ، والامثلة على اوضاع عماثلة واغا يلازمه تجدد في نتاج الفكر لا مثيل له ، والامثلة على اوضاع عماثلة واغا يلازمه تجدد في نتاج الفكر لا مثيل له ، والامثلة على اوضاع عماثلة وغيرة سواء أكان في داخل العالم الاسلامي ام خارجه .

وقد هبط خبر سقوط طليطة على اكاديمسات الامراء همذه هبوط الصاعقة اذ هوى بالامراء المسلمين الى الارض اولئك الامراء الذين بددوا قواهم ابعضهم ضد بعض في مشاحنات دامية وأفرغوا رصيدهم الخصص للحرب وأثقلوا كاهل رعاياهم بمطالبهم الاميرية , وعند ذلك فقط تبدت في نظرهم امراكش مراكش التي لم تكن تبدو اغلب الاحيان في نظر اسبانيا وقي ذلك التاريخ إلا في ثوب البلد المتأخر تتلوها في مضار الحضارة امن بعيد الا تصلح إلا الى تغذية جيوشها بالمتطوعين فاذا بها الآن تقوم في نظرهم بدور المنقد ، وكان الصحراويون الذين قدموا من

مناطق قاحلة في الموريتانيا قد أقاموا فيها ، قبل ذلك بوقت قصير دولة هي دولة المرابطين . وكان أميرهم يوسف بن تاشفين قد انتهى ايضاً لل فعح المغرب وتنظيمه ، فالى هذا الامير اضطرت الاندلس ان تتوجه ، طوعاً او كرها ، وان كان عملها هدذا لم يخل في الحقيقة من بعض التأفف ، لتتوسل من اجدل دفع الخطر المسيحي الداهم أكثر من أي وقت مضى .

كان هذا العمل - اذا امكننا القول - عندئذ ثأراً سياسياً لأفريقياً المسلمة من اسبانيــا المسلمة ، ولكنه - بالنسبة للحضارة - كان ايضاً بداية سيطرة جديدة للثقافة الاندلسية على مراكش على نحسو اقوى من اي زمن مضى . وقهد سدد يوسف بن تاشفين ، الذي قبل العبور الى اسبانيا لنجدة الامراء المملين ، ضربة دامية للجيوش المسيحية في هزية الزلاقة في ٢٥ تشرين الاول من عام ١٠٨٦ اي بعد سقوط طليطة في يد الفونس السادس بمام واحد ، غير انه لم يحسن الاستفادة في الحال من هذه الهزيمة ضد المسيحية. وكان لهذا النصر الذي احرزه الاسلام صدى عظيم في كافة ارجاء شبه الجزيرة . فتبادل امراء الطوائف التهاني وفاضت قريحة الشعر لدى شعراء المديح . ثم عـــاد المنقذ المراكشي ، مظفراً إلى دياره ، إلا أن هجوماً مسيحياً جديداً اضطر اسبانيا الاسلامية ، بعد يضعة شهور ، الى دعوته من جديد ، ولكنه رجع هذه المرة لعزل كافة الامراء الاندلسيين الصغار عن عروشهم وضم جميع ممتلكاتهم اليه . وكان اول الذين جردوا من املاكهم المعتمد الشهير ملك اشبيلية الشاعر فلهب الى جنوب مراكش ليقضي في المنفى حزيناً بقية ايامه في البؤس. وأصبحت مملكة قرطبة القديمة مقاطمة جديدة في دولة

المرابطين ، ومنذ ذلك الحين حتى نهاية القرن الحادي عشر تنحط الاندلس سياسياً ، فهي ليست تكوّن غير جزء من دولة اسلامية كبيرة لم تعد قرطبة او اشبيلية عاصمة لها وانما مراكش .

ان حكم امير المرابطين الثاني على بن يوسف قد شهد، اكثر من حكم والده مظاهر اتسام الدولة المغربية بالطابع الاسباني (١٩). وعاد همذا العاهل المتحدر من أم اندلسية الى تقليد الحرب ضِد الكفار ، اولئك الذين شهد اواخر القرن الحادي عشر نجاح تكاتفهم في شبه الجزيرة الايبيرية . وكان من أثر وجود جيوش المرابطين على الحدود الاسلاميـــة انه اعطى سكان تلك البلاد من جديد الضان لأمن لم يعرفوه من قبل . فاستعادت الاندلس في فترة هـــذا السلام نشوتها بالحيساة واهتمامها في المحافظة على سنحرها برتأثيرها الثقافي ، في وقت واحسب ، على ارضها الخاصة وعلى بقية ممتلكات سادتها الجدد. وعبر المضيق عندئذ كئير من الاسبان ابتغاء للاستترار بقرب السلطان ؛ فحوالوا البلاط البربري الصغير في مراكش الى مركز ادبي وعلمي جدير بأولئك الذين لمعوا في شيه الجزيرة ، في القرون السالفة ، في قرطبة وفي عواصم المقاطعات. ولم يكن سلطان المرابطين ليفسارق حاشيته من الكتبة ورجسال الفقه الاندلسيين الذبن اصبحوا اكثر مستشاريه السياسيين نفوذاً . ودل هؤلاء وأولئك ، بالرغم من ابتمادهم عن وطنهم ، على انهم رو"اد اشداء ودعاة مغالوري الثقافة المربية الاسبانية المؤقنين عليها .

وسرعان ما رانت ظلالة هذا المشهد: ذلك ان علماء الفقه الاسبان ، في بلاط المرابطين ، قيد جملوا سادتهم يشاركونهم تمسكهم التقليدي

بعقيدة فقهية جامدة ، مع ان اسلام المشرق كان في تلك الفترة قد تطور تطوراً كبيراً فيا يختص بجرفية عقيدته الدينية ان لم يكن في روحها حيث نرى عقلاً كبيراً كالغزالي لا يتبيب من أن يعطي عنواناً لكتابه الرئيسي : واحياء علوم الدين » . وسرعان ما تصبح محاربة هذه الميول وسيلة لنشوء حركة الموحدين ونجاحها ، تلك الحركة التي كانت تستند في الاصل على اصلاح ديني وخلقي بينا هي معدة لدعم مآرب سياسية فيا بعد . ولم تكن اسبانيا المسلمة لتشهد هذه الحوادث دون مبالاة ، ذلك ان هذه الحوادث ، إذا أعادت اليها شبه استقلال عابر ، ستؤدي الى سقوط المرابطين وإقامة مملكة جديدة هي مملكة المؤمنين . إلا أن ذلك لم يكن ، بالنسبة اليها ايضاً ، يعني إلا تغييراً طفيفاً في نظام الحكم . وكان شأن سادة الاندلس الجدد ، وهم من الافريقيين ايضاً ، شأن اولئك الذين اسقطوهم من الحكم ان خضعوا بسرعة لطابع اسبانيا .

وقد سجل الموحدون ، في سجلات وقائع اسبائيا الاسلامية ، التي الخضعوها ، دون عناء ، لعقيدتهم ولشكل حكمهم الخاص ، انتصارات عديدة كأسلافهم المرابطين . وفي ذلك الوقت كانت و اعدادة الفتح ، المسيحي تتقدم بصورة جليدة ، في جنوب شبه الجزيرة بفضل الجهود الموحدة التي بدلها كل من الفونس الثامن ملك قشتالة والفونس الثاني ملك ارغونة . غير ان جيوش الاسلام في اسبانيا انتصرت ايضا في ١٨ تموز امونة . غير ان جيوش الاسلام في اسبانيا انتصرت ايضا في ١٨ تموز المعاراتهم الكبرى ، إذ ما لبث الثار المسيحي ، بعد سبعة عشر عاما انتصاراتهم الكبرى ، إذ ما لبث الثار المسيحي ، بعد سبعة عشر عاما الكبرى ، إذ ما لبث الثار المسيحي ، بعد سبعة عشر عاما النكبات الجسمة .

كذلك كان الموحدون كأسلافهم المرابطين ، ان لم يفوقوهم ايضا ، فيناة عظلما ، في اسبانيا وفي مراكش على حد سوام ، فمدينتا مراكش والرباط ، في شمال افريقيا ، هما الى حد ما من صنعهم وقد خلسفوا في اشبيلية ، مدينتهم المفضلة ، الجيرلدا او البرج الذهبي . وكل آثارهم ضخمة توحي بالجلال ، نشيدت على نحو رائع ومتناسق ؛ انها عبوس ، عارية من الزخرف ، تتأفف من عبارات المديح لأي امير ولا تقبل إلا بر فحسم مناسبة قتد عرضانيا على شكل افاريز قرآنية (١٠٠ . ولدينا الدليل ، هنسا وهناك على أن هذه الآثار هي من عمل مهندسين معاربين مسلمين من اسبانيا ؛ انهم هم ايضا ، دليل رائع ، خالد على مر العصور ، على قوة أثر الغرب الاسلامي في اسبانيا العصور الوسطى ، وعلى مركز الصدارة التي عرفت الثقافة الاندلسية كيف تحافظ عليها فيها .

لم يدم تألق طالع الموحدين طويلا بعد حكم مجيد مثل حكم عبد المؤمن وحكم يعقوب المنصور . ذلك ان « اعادة الفتح » المسيحي لم يعد يجد ، بعد زوال هذا الماهل الاخير ، عقبات كثيرة في اسبانيا تقف في وجه ، إذ تنشأ الفيت نداخل الاسرة الحاكمة نفسها تجر ، في قلب الدولة الى اضطرابات خطيرة سرعان ميا تؤدي الى انتفاض ممتلكاتهم الاندلسية ضدهم . ثم تتشكل مرة اخرى ، في شرق شبه الجزيرة وجنوبها امارات اسلامية صغيرة في : فلانسيا ومرسيا ونيبلا Niébla إلا أن المسارك المسيحية اخذت تكسب بضربة تلو ضربة نجاخات مدوية . وفي عسام المسيحية اخذت ترطبة ، عاصمة اسبانيا المربية وقاعدة بناء الحلافة الشهيرة بيد فرديناند الثالث . ومن ثم كان جاك الاول ، ملك ارغونة بينا يستولي على جزر البليار ويمحو من الوجود مملكة فالنسيا العربية بينا

كان ملك قشتالة 'يخضع من جهته مملكة مرسيا الاسلامية ويحساصر اشبيلية التي استسلمت اخيراً عام ١٢١٨ ، وسوف لا يبقى من الاسلام في اسبانيا ، سوى امارة تقلصت الى حدود ولاية غرناطة حيث تتوطد ، حوالي منتصف القرن الثالث عشر ، اقدام النصريين ، الاسرة العربية الصغيرة .

وراحت مملكة غرناطة ، تلك التي كان جميع امرائها تقريباً ، ضعافاً ، يتمتعون بسلطة مرجرجة ، تتعرف على حياة فكرية مترعة في عاصمتها وفي مدينتيها الكبيرتين : مالاقا والمرية ، في القرن الرابع عشر بصورة خاصة . وكان ماوكها ينشئون ، بدافع عاطفي ، الروائع الفنية التي لا مثيل لها من الفن الاسباني - المغربي والتي يشير ذكر اسمائها عجرداً الى عظمتها : الحراء وجنة العريف , Généralise اما الشعر واما النثر الفني فانها يتجلياك في ابن الخطيب وفي حلقة الكتاب التي كانت تحيط به ، في ذات الوقت الذي كان فيه عبد الرحمن بن خلدون ، وهو من اصل اسباني ايضاً يتأمل في المغرب المسائل الاجتماعية التي سيطرحها ويحلها في مقدمته الشهيرة .

سينقضي قرابة قرن ايضاً قبل ان يكلل ملكا الكاثوليكية ، فرديناند الارغوني وايزابيللا القشتالية ، حركة و اعادة الفتح ، بالنجاح . إلا أن الحضارة العربية الاسبانية لم تغرق في المدم عندما فتحت غرناطة ابوابها لهذين الملكين في الثاني من كانون الثاني عام ١٤٩٢ وارتفمت راية القديس جاك على قمة الحراء . انها سوف تستمر في ممارسة تأثيرها بعمق ، لا بل اكثر من ذلك ، فانها ستتابعه في اسبانيا المسيحية نفسها دوماً .

وتشاء الضرورة ايضًا بأن تستمر الى حين طرد المغاربة نهائياً ثم تنقل بعد ذلك مراكزها ، حفاظاً على بقية من اشعاعها ، صوب الشواطىء الافريقية وبصورة خاصة الى مراكش وتونس .

وبسبب من ذلك فإن التقاليد الاندلسية ما زالت حتى الآن باقية على حالها في بعض من قرى الساحل التونسي (١١١) وعلى وجه الخصوص في غالبية مدن الشمال المراكشي . وقد تكون هذه التقاليد قد بقيت حتى الآن ابعد اثراً وأكثر تميزاً في الرباط ، مدينة الساحل الاطلسي ، وهي التي عاد الى استيطانها ، في القرن السادس عشر ، المغاربة ( الموريسك ) المهاجرون من منطقة قرطبة . ذلك أن غالبية المسلمين من الطبقة البورجوازية فيها ، ما زالت تحمل اسماء اسبانية صرفة مثل : قارقاس ، بالامینو ، مورینو ، روی دیاز ، لوبیز ، بیریز او اسماء مدن شبه الجزیرة ايضًا كامم روندا ودينيا . وإذا كان ليس في مظهرهم الخارجي مسا يفرقهم ، في شوارع المدينة ، عن سائر المراكشيين الاصلاء فان غط حياتهم ، في داخل بيوتهم قد بقي محافظاً على طابعه الاندلسي . ان زوجاتهم يماملن معاملة افضل ؛ يدخلن في المناقشات العائلية ولا يعانين ؛ اكثر الاوقات ، من وجود ضرة الى جانبهن ، وطريقتهن في تهيئسة انواع الطمام تختلف اختلافاً بيناً عن طرائق سائر البلاد كا انها الواع ، غالبًا ما تحمل اسماء من اصل رومــاني . ان هؤلاء الاسبان المسلمين هم الحفظة ايضًا لبعض الفنون الحرفية : فالدراسة الاصطلاحات الحرف في المدن المراكشية تدل ، بالاضافة الى ذلك ، دلالة واضحة على نصيب التقليد الاسباني كله سواء ما يعود منه الى الرومان ام الموريسك (١٢). وحيث انه ليس ما يمنعنا من التفكير على ان الاحتلال الطويل لشبه

الجزيرة الايبيرية قد خلف في هذه البلاد طابعاً بعيد الآثر ، فان تأثيراً اسبانياً يسم ايضاً ، بالمقابل حتى الآن حضارة المدن المراكشية في كثير من مظاهرها وكذلك اسلوب حياة سكان المدن من الطبقة البورجوازية . ان العلاقات بين اسبانيا وبين بقية الغرب الاسلامي ما تزال ، على هذا النحو ، حية عبر اكثر من خمسة قرون خلت على شكل مسا ، حتى خارج نطاق التقليد الفني والادبي ، قد بدأ تطور غرب افريقيا الصغرى الحاضر في محاولة للتخفيف منه بنجاح لا بأس به .

#### \* \* \*

لقد حاولنا فيا تقدم من هذه النظرة العجلى أن نستخلص مراسل تاريخ الحضارة الاسبانية – العربية الكبرى في العصور الوسطى وأن نضعها في الاطار السياسي والاجتاعي ذلك الاطار الذي تكونت داخله في الغرب الاسلامي ثم فرضت نفسها ، آخذة بأهداب الشعور بقوتها وحيويتها بالتدريج . فقد يصبح تكديس جملة من المسلمات مختارة بما بين أيدينا من نتاج الثقافة المتواصل المثلة بهذه الحضارة ، ضرباً من العبث اذا أردناه الآن . اذ سرعان ما يتخذ ذلك في مثل هذا الوصف التخطيطي ، شكل تعداد بسيط للأسماء والعناوين . والافضل منه ، بلا ريب ألا نتعرض شكل تعداد بسيط للأسماء والعناوين . والافضل منه ، بلا ريب ألا نتعرض الفن والفكر وذلك عندما نهرس ما هي المؤثرات التي أثر بهسا العالم الاسلامي الشرقي على الثقافة العربية الاسبانية مباشرة او بصورة غير الاسلامي الشرقي على الثقافة العربية الاسبانية مباشرة او بصورة غير المباشرة وكذلك تلك التي كانت مدعوة لتقبلها من اوروبا المسيحية او مباشرة وكذلك تلك التي كانت مدعوة لتقبلها من اوروبا المسيحية او اكثر من هذا ايضاً ، لمارستها لها بالقابل . ان الأسماء الكبرى التي يؤكد ترداد

كذلك فاننا سنقتصر الآن على بحث مقتضب في آداب الطبقة النبيلة التي اجتهدت هذه الثقافة الاندلسية ، في كثير من الازمنة المتباعدة ، وهي بكامل وعيها لقيمتها الحقيقية ، في ان تمنحها لنفسها بواسطة اقلام بعض من المعبرين عنها . وان هذه الآداب النبيلة لم تحقق رفعة شأنها في ارض الغرب الاسلامي كلها فحسب بل ومشاركتها الموصولة ايضاً في الجهسد التأملي الضخم الذي سيؤدي ، في العصور الوسطى ، الى الانتاج الهائل في الادب العربي .

وعندما نفحص بصورة خاصة وجهسة النظر الاخيرة هسده يجب ان نبين بأنها لم تكن بعيدة عن الاهتامات البالغة التي عاناها بعض من مسلمي اسبانيا ، المنتسبين ، في الاصل ، الى طبقة المولدين الاجتاعية ، وفي وسعهم أن يتألموا ، اذا اقتضى الامر ، من امتيساز العرق ، من جانب مواطنيهم الاندلسيين المتحدرين من أرومة عربية صرفة . ولم يكن هؤلاء المسلمون الجدد ( المولدون ) غير ناكرين اصلهم فحسب ولكنهم الى حد ما ، كانوا

يستمدون منه فخاراً . فبينا كانوا ينادون بأنفسهم ابطال السنة الاسلامية والتفوق الذي لا 'يبارى في لغة القرآن ، فانهم أبوا أن يعترفوا لمثلى المرقى العربي الاصيل ، بالصدارة الروحية . تلك هي المسألة التي سببت في الحركة المعروفة بالشعوبية ، وقد 'طرحت ، شذراً ، حيثًا كان في أرجاء العالم الاسلامي ، واصطنعت ، بحسب الامكنة ، اشكالًا مختلفة ، حتى أنها لم تخل ، في بعض الاحيان ، من مطامع سياسية او دينية كا كان شأنها لدى الخوارج والفرس. وفي دراسة جديرة بالتقدير ، نشرت في أواخر القرن الماضي أوضح غولدزيهر كيف امتدت هدنه الحركة الشعوبية الى اسبانيا الاسلامية وظهرت فيهما وتطورت (٣) . وكان عليها ، في ظل الثقافسة الاندلسية ، أن تلهم في القرن الحادي عشر ، صراعاً ادبياً بين ابن غارسيا Ibn Garcia الاندلسي وبين عديد من الممارضين من مواطنيه : وقد نقل الينا الكاتب ابن بسَّام ، صدى هذا الصراع ، في منتخبه الادبي الكبير ، النَّخيرة ، وقدم الينا تلك المناظرات. ومن المحتمل ان يكون موضوع « فضائل العرب والعجم » قد أثير › في اسبانيا ، من قبل العرب وغير العرب ، مرات عديدة . وقد قدمت هذه الحركة ببذلها طاقة فائقة ، البرهان على أن الحضارة العربية قد ولدت في وسط تناسق موفق يتألف من مشاركة الكلاسيكية المشرقية ومن عناصر جديسدة مستقاة من البلاه نفسها ، من بين اولئك الذين ما زالرا يطالبون باعتزاز ، بحاض ويتقاليد ثقافية سابقة على الاسلام ، على الرغم من إطباق العبقرية العربيــة عليهم .

كذلك فان المفكر الكرير ابن حزم ، وهو الذي شهد سقوط الأسرة الاموية في قرطبة ، وقد رأى نفسه مدءواً لاتخاذ موقف من هذا الصراع ،

طيلة حياة كانت مضطربة الجرى بقدر ما كانت غنية ، إلا أن موقفه كان على نحو مختلف الى حد ما وذلك من اجل الرد على انتقادات احد كتاب القيروان الذي كان يعيب على المثقفين الاسبان ظهورهم بمظهر المستخف لاعمال ملوكهم السامية وعدم محافظتهم على ذكرى انتصاراتهم الادبية . فالرسالة التي ألفها ابن حزم في هذه المناسبة (١١١) ، تقدم لائحة تصليفية مقيدة لثار الفكر الاسباني - العربي : اذ يأتي فيها على ذكر المؤلفات التي ساهم المؤلفات الرئيسية ، مشيراً بفطنة الى قيمتها وهي تلك المؤلفات التي ساهم فيها الاندلسيون حتى زمنه ، في بناء الآداب العربية الجليل ، سواء في العلوم الدينية او الزمنية .

كان الهجاء الذي قومه ابن حزم قد صدر عن القيروان كا رأينا ولم يكن وضع الأمور في نصابها على هسندا النحو خالياً من الميل . كا ان افريقية ومدنها الكبرى العديسدة لم تطالب ابداً ، في العصور الرسطى ، بعلاقات ثقافية مشتركة مع الغرب الاسلامي الأقصى : مراكش واسبانياً . ولما كانت هذه البلاد اقرب الى المشرق والى مصر بصورة خاصة ، فانها كانت تولي وجهها ، بصورة دائمة ، لا صوب المغرب وانما شطر المشرق . وكان عليها ان تنتظر القرن الثاني عشر حتى يصبح تقليد اسبانيا في ظل الموحدين متأصلا فيها .

لأول مرة على أثر ظروف سياسية جديدة ثم يتعمق أولاً على يسد الحفصيين وأخيراً بهجرة عدد وافر من الموريسكيين Morisques للتوطن فيها كان فيليب الثالث قسد طردهم عام ١٦٠٩ من شبه جزيرة ايبيريا . وقد جاءت الظروف الجغرافية بصورة طبيعية مع ذلك تساعد الحالة

الراهنة بجيث غدت الجزائر بفضل امتداد بطاحها وسلاسلها الجبلية بين تونس ومراكش ، مهيأة القيام ، في أغلب الأحيان بدور المنطقة الوسيطة إذ تتلقى المؤثرات بالتناوب؛ بعد صقلها ؟ من فاس او من القيروات . فالآثار التي ما زالت قائمة على طرفي بلاد البربر تكفي ؛ إذا اقتضى الأمر ذلك ، لكي تثبت هذا التباين العميق ذلك ان جامع الفيروان الكبير من جهة وجامع قرطبة ومراكش وفاس من جهة اخرى ؛ بالنظر الى الطريقة التي تسمح فيها ازمنة بنائها المختلفة بتقارب ما ، تبوح على الرغم مما بينها من بعض أواصر القرابة ، بأنها متشابهة أقل ما يمكن من التشابه . اذ ان الجو ليس واحداً وكذلك البلاد. فقد كانت الأسر القديمة المسلمة دامًا في أفريقية ممعنة في شرقيتها. ومها كان اصل الحضارة التي ساعدت تلك الأسر على نهضتها فانها كانت 'تبدي على نحو ثابت قلة اكتراث مستخف بغير عدل ، لا يخلو من غيرة احياناً إزاء كل ما يفيد من ناحية اسبانيا . واجتهد بنو الأغلب ، في البداية ، في ان يجعلوا من عاصمتهم مقراً للرد على ا للؤسسات العباسية . وعنسدما اختفوا من وجه موجة الفاطميين العارمة جدد هؤلاء الروابط الثقافية القديمة الخاصة بافريقية وصقلية وتوسعوا فيها. فكان هذا التقليد الذي استمر فيه الـ Zirides وعلى الاخص المن اعظم عاهل من هذه السلالة . هو ذلك التقليد نفسه ، الذي نراه في ذات الوقت وانما في كثير من التألق ، يتحقق في مصر منذ بداية النصف الثاني من القرن العاشر.

أما بقيسة المغرب الاسلامي - المغرب الاوسط والمغرب الأقصى على الاخص وهو المدعو مباشرة اكثر من غيره لتلقي مؤثرات الثقافة الاسبانية - فانها قد اتخذت موقفاً ، تحت ضغط الظروف ، مختلفاً عن موقف افريقية .

ولكنها لوحظت مع ذلك وفي بعض المناسبات ؛ عندما اصبحت السلالات البربرية من المرابطين والموحسدين هي سيدة الارض الاسلامية في شبه الجزيرة ، انها تحاول أن لم يكن أبعاد الوصاية الاسبانية عنها ، فعلى الاقل اضمافها الى أدنى حـــد. وفي إلوقت الذي ما زالت فيه ذكرى النصر النصر الجديد في الاركوس تبرر ، في الغرب ، دفاعاً عن الوطن Pro domo تتعلق بنوع من المفاخرة العربية فان مطلع القرن الثالث عشمر قد شهد ما يشبه تلسك المحاولة تحت ستار مباراة خطابية بين اثنين متأدبين: احدهما افريقي والآخر من اصل قرطبي" . ان رد المنافح عن الثقافـــة الاندلسية الذي ما زلنا نحتفظ بنصه كاملا (١٠٠ . يستحق منا الوقوف الاسلامي والحضارة الاسبانية - العربية . ذلك أنها وثيقة ، اذا طرحنا لوحة من اللوحات الشاملة المعاصرة وهي اكثر بما نملك دقية وكالا عن التهيئة الاجتاعية والفاعلية الفكرية في اسبانيا العربية والتي توضح ايضًا ، حتى في ذلك العصر المتأخر ، ان البلاد ما زالت تحتفظ بكامل شعورها بصدارتها .

وذات يوم - كا يورد المقري Makkari عن ابن سعيد Said الشهير سنشبت مجادلة بين المتأدبين من حاشية احد الامراء الموحدين الذي كان والياً على مدينة سوتا Ceuta الواقعة على مضيق جبل طارق . ذلك ان علمين : احدهما من طنجة والآخر من سيكندا ، من ارباض قرطبة ، اخذا يتناقشان حول تفوق بلد كل منها على الآخر . وازاء اصرار الطنجاوي على تأكيد افضلية شمال افريقيا السياسية فقد ائتهى

السيكندي الاسباني الى ان يصرخ في وجهه قائلاً: « لو لم تكن الاندلس لما تذكر المغرب حق مجرد الذكر وبقي قابعاً في الظلام ! » وحسما للمناظرة فقد امر الحاكم الموحد الادبين أن يضع كل ممها رسالة يثبت تفوق بلده الخاص . ففي همذه الظروف التي هي بلا ريب صحيحة تاريخياً ألتف Shakundi رسالته ولحسن الحظ احتُمُظ بنصها الى ايامنا هذه .

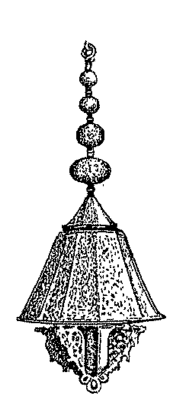
يبدأ المؤلف الاندلسي بذكر وقائم تاريخ السلالة الاموية في اسبانيــــا وافريقيا ويعلن بأن هذه الوقائع تؤيد بسهولة وجه الشبه بينهسا وبين جلائل اعمال الموحدين التي لا ينكرها ، مع ذلك ، مطلقاً . فهو يعطي امراء الولايات في القرن الحادي عشر حقهم ، إذ يقول انهم « انعشوا سوق العلوم وتنافسوا في تشجيع الشعراء والكتاب ، ويعطي من بينهم لملوك اشبيلية المقام الاول اولئك الملوك الذين يرى انهم فاقوا بني حمدان في حلب فيما ابدوه من اهتمام بالآداب . وقد ابرز تلك الحقبة الزاهرة التي كان فيها الامير الشاعر ، المعتمد ، مركزاً تنجذب اليه وتلتف حوله طائفة من الكتاب الرقيقين كابن زيدون وابن اللبَّانة وابن عمَّـــار . فأنثى للمغرب ، أن يستطيع المفاخرة بفقهاء كابن حبيب وبمفكرين کابن حزم وابن رشد وابن باجے Avemparo ویأطباء کابن زهر وبمؤرخين كابن حيان وبكتاب نثر فني كمؤلف قلائد العقيان وبمؤرخي ادب كابن بسام وأخيراً بملوك كالمعتمد بن عباد . وهل الجب المغرب من شعراء يزينون بالوشي الرقيق المواضيع التقليدية الكلاسيكية او الالهام الحلى ، ويلونون في قالب جديب الاستعارات التي تنطوي على المرأة الحبوبة وتدل عليها في آن واحد ، ويصفون نضرة الحدائق والغياض

والمياه المنسابة ، وعنوبة الإسحار وتلألؤ الاصال ؟ وأنتى للمغرب اخيراً القادة الذين يتتبعون بلا هوادة اثر العدو المسيحي ، فيملأونه رعبا وينتزعون اعجابه ؟ ثم يعدد الكاتب بعد ذلك مدنا اسبانية كثيرة غدت منذ القرن الحادي عشر مراكز الثقافة بعد ان فقدت عاصمة الامويين منزلتها كماصمة علمية . فهو يذكر على التوالي اشبيلية ونهرها وغابات زيتونها التي ألهمت شعراء كثيرين . و Jaén وقلعتها الحصينة ، وغرناطة التي يسميها دمشق الاندلس ، وملقة المدينة التجارية الشهيرة وغرناطة التي يسميها دمشق الاندلس ، وملقة المدينة التجارية المرفأ بين حلال وحرام » والمرية المرفأ الزاهر « مَرْقاة الغرب echelle du couchant » حيث كانت تزدحسم المراكب التجارية قبل ان تعود محملة بالأقمشة الثمينة الى موانئها في بيزة وجنوة والبندقية او الاسكندرية ، ومرسية مدينة الى موانئها في بيزة والنسية وبحيرتها التي تتلألاً عليها أشعة الشمس المنعكسة .

من هنا ندرك لهجة الزهو التي تبدو مع ذلك اقل نشازاً في نصها العربي منها في الترجمة ، هذه اللهجة التي تلازم من البداية حتى النهساية هذا الدفاع الطويل والذي هو في الرقت نفسه هجوم على الخصم . فعلينا اذن من خلال الاسلوب الذي اعتمده الكاتب ان نرد رسالته الى مقاييسها الصحيحة . على انه لا يلبغي مطلقاً ان ننكر المدى العميتي للصيحة المنيفة المحقة التي قضت بوضع هذه الرسالة ؛ « لو لم تكن الاندلس لما نذكر المغرب ! » وبقدر ما كان الناس في ذلك العصر على يقين ايضاً من ان احد هذين البلدين القريبين جد القرب واحدهما . من الآخر والمها

على صلات ضرورية ودائمة ، قد اصبح بلا ريب ، من جراء ضعف مقامه السياسي المتزايد ، تابعاً للآخر على نحو ما ، إلا أنه بالمقابل حافظ على تقليده التمديني سليماً ؛ فقدر ما كان صحيحاً ان اسبانيا الاسلامية التي تحولت الى دور التابع السياسي لمراكش ، فقدد استمرت مع ذلك ، بأنفة السيد الروحي ، على ان تطبعها بطابع ثقافتها وبعبقريتها .





## الفصلات

المشرق الإستبالي دانحضّارة العَرِبــيّة الإسستيانية



## المشرق الإسٹ لامي وانحضّارة العَربيّة الإسسيّانية

ان الاندلس وقد استطالت وديانها الضاحكة وشمخت قدمها الجرداء في أقصى الجانب الغربي من العالم الاسلامي، وقد وجب عليها، بصورة طبيعية ان تتسم اكثر من بلاد المغرب، بدءاً من الزمن الذي ضمها العرب فيه الى ممتلكاتهم، اتسام المقاطعة اللامركزية، ضعيفة الاستجابة المتنظيم والحفاظ على علاقات ثقافية فعالة مع عواصم امبراطورية المنليفة في دمشق اولا وبعدئذ في بغدداد، ولما كانت تقع مباشرة على تخوم عالم مختلف اضطر الاسلام ان يكبح جماح اندفاعه قبالته فقد كانت تجاور ايضاً مكانا خطراً اذ يتوجب عبور مضيق صعب قبل الوصول الى ان نطأ ارضها قدم انسان. ذلك ان يعبر العرب بحراً ما، مها كان ضيقاً، في القرنين الاول والشاني للهجرة على الاقل، مسألة كانت اصعب من قطع صحراء

شاسعة من اولها الى آخرها. ولا بد من أن نتذكر امر الخليفة الوليد الحذر للقائد موسى بن نصير بأن لا يعرض المسلمين في بعثته التي ينوي القيام بها لأخطار بحر عنيف تثيره عادة عواصف هوجاء. إلا ان التقدم الذي احرزه المسلمون بسرعة في فن الملاحة عجل في ازالة دوافع هده المخاوف. ومنذ ذلك الوقت اخذ المشرق ينظم جملة من المعلومات الجغرافية والسياحية عن اسبانيا كان مجرد وجودها يبرهن على توطد علاقسات مبكرة ، من مختلف الانواع ، وبالتأكيد ، تجارية على الاخص ، بين طرفي البحر الابيض المتوسط .

ان المشارقة هم اول من افرد لاسبانيا أبحاثا وهي وان تكن مقتضبة في الحقيقة اغلبها في المحل الثاني إلا ان مصدرها يجملها على نحو خاص . وأقدم هذه الابحاث وهو ما قام به الفارسي ابن خرداذبه Khurdadheh لم يكن ، على كل حال ، متقدما على عام ٢٣٠ هجرية كا انه اقل دقة من ابحاث الكتاب اللاحقين كاليعقوبي والمقدسي ؛ وعلى كل حال فان الصورة التي تنجح اكثر من غيرها في تصوير موقف فكري اقل عطفا على ملك خلفاء آسيا القديم الذي اصبح فيا بعد امارة أموية اندلسية ، هي تلك الصورة التي يقدمها الجغرافي ابن حوقل ؛ فان هذا الشخص الذي يحتمل انه كان عينا للعباسيين او الفاطميين قد زار اسبانيا بنفسه وأقام فيها مدة غير قصيرة إبان حم عبد الرحمن الثالث أي في منتصف القرن العاشر . إلا ارن ما يمنح قيمة لوصف ابن حوقل هو في ما يسوقه من ادلة نادرة عن حياة البلاد الاجتاعية والاقتصادية : فاننا نجد فيه قائمة فعصب وانما بانجاه مصر ايضاً كا اننا نجد تحديدات عن تجارة العبيد في فحسب وانما بانجاه مصر ايضاً كا اننا نجد تحديدات عن تجارة العبيد في فحسب وانما بانجاه مصر ايضاً كا اننا نجد تحديدات عن تجارة العبيد في فحسب وانما بانجاه مصر ايضاً كا اننا نجد تحديدات عن تجارة العبيد في فحسب وانما بانجاه مصر ايضاً كا اننا نجد تحديدات عن تجارة العبيد في

اوربا - أي الصقالبة باغة ذلك العصر - الذين كان يجلبهم الى اسبانيا المسلمة تجار مختصون ثم يوزعونهم من موانىء الشاطىء الاندلسي الرئيسية على دول شرق البحر الابيض المتوسط . على ان ابن حوقل وهو من لم تكن محاباته محل شبهة ، لا يعتبر حكماً في صالح سكان مملكة قرطبة فهو يقول عنهم اناس امكانياتهم محدودة ، يتقنون ركوب الخيل وجنود لا قيمة لهم ؟ ويعجب كيف ان هذه المملكة استطاعت المحافظة على استقلالها ولم تضم حتى الآن الى ممتلكات الخلفاء . ومع ذلك فانه ينذهل من مردود الضرائب ومقدار الثروة العامة التي لا تقاس بها سوى ثروة الحدانيين في حلب . وبالتالي فانه ينصف العاصمة قرطبة بإظهار بهائها التي ينعتها ببغداد الثانية ، كما ينصف جمال المدينة الملكية الزهراء وثراء وفخامة الحي الارستقراطي في الرصافة .

## \* \* \*

ان اسم الرصافة همذا يذكر ، عندما يرن في السمع بمقر الامارة de la Palmyrène الشهير وبأيام الحلافة الاموية الجميلة في دمشق فلم يكن اختيار هذا الاسم مطلقاً ، للدلالة على جملة من القصور القائمة على مداخل قرطبة نفسها – من عمل الصدفة المحضة او المطابقة الصرفة ذلك ان الامير عبد الرحمن الاول هو الذي اطلقه بنفسه على احدى مؤسساته المفضلة لكي يحفظ هكذا – في قلب امارته التي هاجر اليها – ذكر الوطن الذي اضطر الى مغادرته والعرش الذي أقصي عنه بكل شراسة .

« تقليد سوري » تأصل في اسبانيا في ذات الوقت الذي كان فيه امير الموي من الشرق يخلق مملكته.

لقد ظهر هذا التقليد السوري في الحقيقة ، منذ البداية في شبه الجزيرة . إذ اجتهد الولاة العرب الذين كانوا نظرياً تابعين للخليفة في آسيا ، على مختلفهم ، بعضهم في اثر بعض ، في تطبيقه . وعندما تمكن جند القائد بلج المشارقة من ايجاد ملاذ في اسبانيا على أثر مغامرة دافئة الصيت واستقروا فيها عام ١٢٥ هجرية فأتاحث هذه المناسبة غير المنتظرة ، العمل ايضا الاندلس الشرقية والجنوبية . وقد اقطموا ، جزاء خدماتهم الحربية ، اهم الكور المحاذية للبحر الابيض المتوسط فأطلقوا عليها اسماءهم. وكان جند الشام قد استقروا ضمن همذه الشروط في نطاق Elvira حول غرناطة وجند الاردن في نطاق Malaga وجند فلسطين في Sidano وجند حمص في اشبيلية وجند قلسيرين في Jaen بينا استقر جند مصر في Beja الواقعة جنوب البرتغال حالياً ، وفي مرسيا (١٦١) ، وهكذا نمت مدر الاندلس الرئيسية منهذ ذلك الحين بفضل عناصر من سكان جهدد سيشكلون نوعاً من الطبقة المحاربة ذات اصل عربي صرف ، تعيش من موارد اقطاعاتها الطائلة التي يتولى استغلالها بالمزارعة فلاحون من السكان الاصليين اقاموا على مسيحيتهم او اصبحوا مسلمين منذ عهدد قريب. فقد كان القسم الاعظم من هـذ، الارستقراطية الحربية سوري الاصل ، وهذا ما يحدّن من القول بحق بأن الاسماء الجغرافية التي جعلوها تتغلب في مراكز اقامتهم الجديدة قد شكلت بالنسبة اليهم ، الى جانب الاسماء الامكنة المحلية ، لقبا ، و لقبا من ألقاب النبالة ومبدءا من مبادى، التضامن » (١٧) .

اننا غلك شق البراهين على اهتام مؤسس الملكة العربية في اسبانا ، أهمَّاماً ثابتاً في منتصف القرن الثاني للهجرة ، في ان يضم دولته واطارها الاجتماعي على منوال سوريا الاموية وان يعضد فيها الى ابعد مدى تقليداً شرقياً . وزيادة على ذلك فان التشابه الجغرافي قـــــــــ سهل تحقيق تلك الصورة وكان ، كما نعتقد تمام الاعتقاد ، مدعاة لمقارنات عديدة ادبية وشعرية بصورة خاصة ما بين اوراق الفيغاس Vegas الاندلسية الخضراء وبان الغوطة الوارفــة في مشارف دمشق وبـين نداء الحنين الى نخيل الواحسات السورية (١٨) وحور «البساتين على ضفاف العماصي ، . ومن جهة أخرى فان عرب المشرق ، وقد تموضعوا في اسبانيا من جديد ، قد حافظوا فيها ، في شكل بقي مدة طويلة لم يس ، على نوع الحياة لدى اسلافهم : وفي سبيل ان يفقد التقليد العربي الاصيل ، شيئاً فشيئاً ، قليلًا من حدته كان يجب على العرب ان يتكيفوا تكييفاً بطيئاً مع ارض شبه الجزيرة وأن يمقدوا صلات مع السكان الاصليين بدأت متقطعة عن تعمد ثم اصبحت ضرورية على من الزمن باقبال هؤلاء على اعتنساق الاسلام بأعداد متزايدة ، او بالاحرى فان التقليد العربي ، ارتضى ، مع محافظته على مكانته الرفيعة في الوقت ذاته ، بمؤثرات لم يكن له منجى من ارتياضها بحسب النظرية التي دافع عنها وأذاع صيتها تين في القرن التساسع عشر وهي : انحلال العروق وإطار الحيساة الطبيعي والظروف التاريخية .

وأخذ التقليد الشرقي يتعمق كذلك منذ ارتقاء عبد الرحمن الاول

الحكم بسبب من قدوم جماعات عربية متوحدة ، كان النجاح في اقدامة دولة اموية يجلبها الى الجانب الآخر من البحر الابيض المتوسط فإنسا نغثر على أثر كثيرين من هؤلاء المهاجرين او كاسمتهم الكتب العربية ، الداخلين ، في انساب الشخصيات النفيرة السبق تزحم قوائم التراجم الاندلسية بأسمائها او قوائم كتب الانساب ايضاً وفي طليعتها جهرة ابن حزم ، وقسد شكل هؤلاء المهاجرون مع سلالات الجنسد الذين استوطنوا من قبل اسبانيا ، الطبقة العربية الاجتاعية التي دعيت بأهل الشام بينا يجمع العرب الآخرون الذين كانوا أول من شارك في الحياة الاجتاعة بعد الفتح مباشرة في طبقة اخرى هي طبقة البلدي . وقد الاجتاعة بعد الفتح مباشرة في طبقة اخرى هي طبقة البلدي . وقد أن شبد الجزيرة الاسبانية قبل أن بن أفيا بينهم خصوماتهم القبلية القدية التي انتقلت معهم من الشرق الى الغرب ، ولكي يضعوا حداً لتحريض النزاع العربي القديم (١٩١ الكامن ، بين القيسيين واليمنيين ، ذلك النزاع الذي رأينا نطاقه في اسبانيا يتسع على بعد آلاف الكيلومترات زمنا طويلا ، اتساعا هائلا حتى ليكاد الميانا يفوق كل حد .

وعلى كل حال فان الحقد على العباسيين هو الذي ألنف بين شمل التجمعات العربيسة الاصل وبين النظام الاموي في قرطبة في العصور الاولى من الاحتلال الاسلامي لسبه جزيرة ايبيريا. وعندما كانت تنفجر ثورة ما في اسبانيا ضد العرب فانها انما تحدث حول راية اسياد بعداد السوداء التي كانت تنشر في مثل هذا الظرف ، ويبدو ان ذلك لم يكن بدافع القناعة التامة بالطبع لا ولا نتيجة لدعاية صادرة عن آسيا . ذلك ان العباسيين سرعان ما انصرفوا عن الاهتام بضم اسبانيا الى

ممتلكاتهم : ولم تكن اوروبا الغربية تثير اهتامهم إلا قليلا جسداً من الناحية السياسية ؛ فان العلاقات الدبلوماسية التي امكن اقامتها ما بين هارون الرشيد وشارلمان كانت في الحقيقة متواضعة جسداً لذلك يجب ردها الى حقيقتها وإن كنا نخشى زوال صورة كانت عزيزة علينا يوم كنا طلاباً . إلا أن الشرق العباسي اخذ يتدخل تدريجيا بصورة غير مباشرة في نظام الحياة في اسبانيا العربية تحت ستار الثقافة فعصب في القرن التاسع ولم يهدف هذا التدخل ازالة التقليد السوري الذي كان دائم الغمالية وإنما لإدخال اكثر الانجاهات الحضارية في بغداد .

وفي تلك الاثناء حققت اسبانيا المسلمة التي ما زالت مفعمة الى حسد بعيد بأثر الشرق ، ليس وحدتها السياسية فحسب ، بل ووحدتها الدينيسة ايضاً . وذلك باتباعها المذهب المالكي نهائياً لم ترتد عنه من بعد ذلك ابداً ، وقد حل رسمياً في شبه الجزيرة محل مذهب الاوزاعي في عهد الامير الحكم الاول وبأمر منه على أثر عودة بعض العلماء الاندلسيين من المدينة الى قرطبة حيث كانوا يتابعون تعاليم مالك بن أنس فنقاوا الى الامير المودة التي يكنها عالم المدينة العظيم للمملكة الاموية في المغرب ولسوف يكون لاعتناق اسبانيا العربية هذا المذهب تأثير رئيسي ، بعيد المدى على مستقبلها الدؤوب : ذلك ان هذه العقيدة الجديدة التي قوبلت المدى على مستقبلها الدؤوب : ذلك ان هذه العقيدة الجديدة التي قوبلت في ذات الوقت ، بنفس السرعة ، في المغرب ايضاً . فكان عليها ان تنحو منحى المذهب المالكي بذلك السناء الفريد في الدراسات الشرعية الذي لم منحى المذهب المالكي بذلك السناء الفريد في الدراسات الشرعية الذي لم منحى المذهب المالكي بذلك الحين ؛ إذ ما زال علم الحقوق يشكل حتى الآن جوهر الفاعلية العلمية في مراكش . ومها يكن من امر ذلك فقسد الآن جوهر الفاعلية العلمية في مراكش . ومها يكن من امر ذلك فقسد

شهدت اسانيا منه اعتناقها المذهب المالكي نشوء مدرسة دينية سرعان ما تجاوزت شهرتها حدود العالم المغربي وقه على اشهارها بالدرجة الاولى اعلام من الجتهدين مثل عبه المالك بن حبيب صاحب الوديعة وعمد العتبي . أما المحاولات الوجلة التي كانت تصدر عن شخص مثل باقي ابن غلد لادخال المذهب الشافعي الى اسبانيا ، في النصف الثاني من القرن التاسع فقد بقيت بلا غه وكذلك تلك المحاولات التي بذلت لاشراك اسبانيا في الحركة الرجعية ، المضادة للحركة العقلية التي كانت تحاول آنذ في العالم الاسلامي الوقوف في وجه الخطوات التقدمية التي سبق لعلم الفقه ان حققها ، ومع ذلك فان هذا لا يعني القول بأن الاندلس ظلت دائماً بمزل عن الجدل المذهبي ؛ فان سقوط خلافة قرطبة في اواخر القرن الماشر وفي مطلع الحادي عشر سيمهد لهذه المنازعات في الافكار ، في ذلك المصر حيث يسمى شخص كابن حزم من خلال تجديده للمدرسة الزاهرية ، للممل على ان تظفر ، في داخل المذهب المالكي التقليدي ، اتجاهاته الماكسة كحركة مواطنيه المحافظة ،

ويمكن الموافقة بسهولة على ان فترات المهادنــة السياسية هي دوماً اكثر الفترات ملاممة لازدهار الفكر وتطوره ولعمل المؤثرات الثقافيـة الاكثر فاعلية وخصباً، ومن اجل ذلك فانه ليجانب الانصاف عدم افرادنا مكانة خاصة بارزة، في وصف نحاول فيه تبيان نصيب الشرق الاسلامي في الحضارة العربية الاسبانية، لأمير قرطبة الرابع عبد الرحمن الشاني الذي تولى الحكم من عام ١٨٢٨ الى عام ١٨٥٧، مباشرة بعد حكم والده الحكم الاول احد صانعي الوحدة الاموية الاندلسية الذين كانوا أكثر الناس فاعلية. وقد جاءت هـــذه الفترة الكافية من السلام النسبي في اسبانيا،

متفقة مع تجديد حقيقي ، يستطيع الشرق العباسي ، اكثر من التقليد السوري ، ان يدعي فيه الفضل المنيع . ان ذلك بقي موضع شك ، بعض الشيء حق الآن ، ولكن من خلال سلسلة هزيلة من الادلة التاريخية اذعلى الرغم من انها مختصرة ومضطربة قد ألهمت دوزي مؤرخ اسبانيا المسلمة المعروف صورة عن حم عبد الرحمن الثاني وهي ليسنت اليوم باطلة فحسب . وانما ثبتت بأنها في نتائجها غير صحيحة . وبينا كنا لا نملك بالفمل حتى الوقت الماضر غير مقاطع اخبسار يحول ايجازها دون أية دراسة متعمقة لهذه الحقبة ، بله حاسمة للثقافة العربية الاسبانية فقد كان لي الامتياز ، منسلامنوات قليلة ، في اكتشاف تاريخ سياسي وأدبي مفصل جدا عن الاندلس إبان حكم الحكم الاول وعبد الرحمن الشاني (٢٠٠) انه يكشف ، من عدة وجهات نظر ، آفاقاً جديدة كل الجدة ، عن ازدهار ثقافي كنا نعتقد انه حصل متأخراً مائة عام على الاقل بينا هو في الواقع قد بدأ بالظهور ، في شبه الجزيرة منذ بداية النصف الاول من القرن الناسع بتأثير مباشر من الحضارة العربية في الشرق ، المعاصرة العباسين .

ولدى قراءة اكثر نصوص هذه الوثيقة الجديدة غيزاً فان الامير عبد الرحمن الثاني يبرز منها في ملامح حامي العلماء وصديق الآداب والفنون وبخاصة انه هو نفسه شغوف بكل ما يتصل بعلمي الفلك والنبوءات حتى انه اوفد قبل توليه الحكم عالماً من قرطبة هو عباس بن ناصح الى العراق نفسه متوخياً الآثار العلميه المنقولة الى العرب عن اليونان والفرس واستنساخها له. فقد كان هذا الامير يجد لذة خاصة في دراسة الكتب القديمة في الفلسفة والطب ولكي يشبع رغبته في استطلاع المستقبل احاط نفسه بجاعة من علماء الفلك وعين لهم رواتب ضخمة وطلب اليهم ان يراقبوا معه

الساء وبجموعاتها الكوكبية للتوصل الى استكشاف طوالعها حق في أتف فروف الحياة اليومية. ان همذه النصوص الجديدة التي تتعلق به تبدي لنا هذا السيد وقد وزع وقته ما بين مراقبة عديد من الاعمال العمرانية التي أفادتها قرطبة ابان حكمه ٢٠١١ وبين الصيد في الوادي الكبير بواسطة الصقور حيث كان الرهاء يكره على الجري وكان اكثر الطرائد ابتغاء في ذلك الزمن ، وبين دراسة الساء وبين شؤون الدولة وبين الحلقات الادبية والموسيقية كتلك التي كان انعقادها حتى ذلك الحين نادراً جداً في عاصمة بني امية اسبانيا.

ان الفضل في تنظيم مملكة قرطبة على المثال العباسي يعود لعبد الرحمن الثاني وليس الى سميّة على نحو ما كان يسود الاعتقاد الى وقت قريب عبد الرحمن الناصر الذي لم يتول الحكم إلا بعد مضي قرن من الزمان . وفي سبيل ألا يبقى امير قرطبة متخلفاً عن خلفاء بغداد الذين وصف له عيونه العائدون من الشرق تنسيقهم المتشابك لمرافق الدولة فانه اتبع طريقتهم دون ان يرى في العداوة التقليدية بين الاسرتين ما يعيقه او ينفره من ان ينحو نحوهم . وهكذا نكتشف بأن نظام الادارة في قرطبة قد اصبحت مبادئها على الاقل ، منذ النصف الاول من القرن الشالث المجري ، صورة منقولة مباشرة عن نظام الادارة العباسي : كذلك فان تأليف «خدام » الامير بالمعنى القديم لهذا التعبير ، يشير الى تقليد ذلك للدى خلفاء بغداد تقليداً مثيراً للدهشة كا وأنه يتعلق ، فيا وراء قدوقه الاسلامية الشرقية هسذه ، بعادات الفرس ومملكة الساسانيين . وتشبها بالعباسيين صنع داراً للنقود ودشن استعمال الخاتم الرسمي وأسس داراً الطراز إذ نظم مصانع تنتج اقشة رسجاداً من جميع الوجوه بأجمل الطراز إذ نظم مصانع تنتج اقشة رسجاداً من جميع الوجوه بأجمل

مصنوعات الشرق في القرون الوسطى . ولم يكن لدى خلفائه ما يفعلونه سوى تثبيت هذا التقليد الذي ابتدعه وإدخال بعض الضائن التي تمنحه في المستقبل سمتا اسبانيا خاصاً ولم يقدم هذا التقليد مدة حكمه وخلال عشرات السنين الاولى التي تلت ذلك ، اتجاها الى الاصالة بل بقي كا هو بكامله على النحو الذي نقل فيه عن الشرق .

ان المؤرخ الاسباني الكبير احمد الرازي يقدم لنا بدقته المتادة دونما حاجة الى ان نحدُّل نصه معنى اكثر مما يحتمل او نضطر الى قراءة ما بين سطوره ، معطيات مفيدة الى حدد يثير العجب عن النصيب الراجع الذي فاز بـ الشرق الاسلامي في تكوين الثقافة الافدلسية في القرن التاسم. فكل ما كان يفد من بغداد او من المدن الكبرى الاخرى في الامبراطورية المربية كان يستقبل بإعجاب او بامتثال على الاقل في ربوع شبه الجزيرة . وفي رأيه انه كان للمنازعات الداخلية التي كانت عاصمة العباسيين مسرحاً لهــا قبل وصول المأمون للحكم ، نتائج غير متوقعة بأن سهلت انتقال الكنوز الملكية التي بددت على أثر نهب قصور بغداد ، الى اسبانيا . وهكذا - على حد قوله - فان عقداً شهيراً كان يخص السلطانة زبيدة قد اشتري في آسيا المساب الامير الاسباني الذي قدمه ، بدوره ، هدية لاحدى محظياته هي الاميرة شفاء إذ بفضل دخل الخزينة الاندلسية الضخم ازدادت ثروة الامير الخاصة زيادة كافية لتمكنه من شراء جواهر فائقة الثمن وكتب نادرة وأقمشة ثمينة مهها كان سعرهـــا . ولم يترده بعض التجار النابهين في تحمل السفر الطويل الخطر ، الى اسبانيا ليقدموا الى سيد البلاد نوادر الاشياء وأثمنها .

وكانت اقامة زرياب المغني المراقي نهائياً في قرطبة عاملاً ، بلا شك ،

من العوامل ذات الاثر البعيد في عودة المملكة الاندلسية من جديد الى الاتجاه نحو الشرق في عهد هذا الامير المستنير . وقد اشار كثير من الرواة من قبل الى قدوم هذه الشخصية ولكن بتفاصيل اقل بكثير من التفاصيل الماثلة في كتاب الناريخ الخطوط . فقد جعل قدومه شهرة فائقة في البلاد لكل ما يرد من الشرق ، لذلك فانه يستحق ألا نكتفي بالمرور به مروراً عابراً بل يجب التوسع فيه بعض الشيء .

'ولد ابو الحسن على بن نافع عام ١٧٣ هـ ( ٧٨٩ م ) في المراق. فقد كان عتيقاً للخليفة العباسي المهدي ولقب زرياباً بسبب من وجهمه النحاسي الغامق واذا صدقنا تراجمته فان هذا الاسمكان يعني طيرأ اسود الريش . واشتهر زرياب في سن مبكرة تلميذاً لاسحــاق الموصلي ، الموسيقي والمغني ذائع الصيت في بلاط بغداد . وعرفت موهبته حــداً من الشهرة مجيث أن الخليفة هارون طلب من استاذ زرياب احضاره معه ليُظهر مقدرته امامه . ففاق الموسيقار الفق كل حـــد في حضرة الخليفة بما اثار حسد اسحاق الموصلي الى درجة اضطرته لشدة ما خشي منه على حياته أذا أقام في بغداد ، إلى أن يهاجر بعيداً ، ويذهب ، طلبًا للثروة في الغرب. وبعد ان مكث مدة قصيرة في القيروان بالمغرب في بلاط زيادة الله الاول الاغلبي اخذ طريق الاندلس ، وكان خبر براعته قد سبقه الى الامير الاموي الحكم الاول في اسبانيا عن طريق الموسيقار اليهودي القرطبي ابو النصر منصور ونزل اليها من البحر في الجزيرة ، وهنا تلقى نبأ وفاة الامير الذي استدعاه وتولي ابنه عبد الرحمن الثاني على ان هذا الاخير اسرع الى ابلاغه بأنه يأخذ تنفيذ عقد والده على عادهه وأنفذ الى زرياب من الهدايا ما دعا المهاجر الى ان يضع حداً

لتردده ويعزم على الاستقرار في اسبانيا بقية ايامه ، ان همذا الموسيقار العراقي وقد استقبله سيد البلاد باهنام بالغ ومنحه 'جعالة ضخمة جمداً بالقياس لذلك العصر وكذلك منزلا ذا محصول مثمر ، فانه سرعان مما فرض نفسه على المجتمع القرطبي سواء بموهبته الموسيقية أم بثروته المادية . وقد أحدث سخاء الامير الاسباني على زرياب ضجة في العمالم الاسلامي جعلت موسيقار آخر من بغداد Alluyah يستطيع ان يصرح للخليفة المهدي انه بينا لا يسير زرياب - في قرطبة ، إلا في موكب فخم من الفرسان ويملك ثلاثين الف قطعة من الذهب فان حالته هو قد توشك ان تؤدي به الى الموت من الجوع . كان زرياب عندما وصل الى اسبانيا عام ١٩٥٨ حيث قام بدور الحكم ، بلا منازع ، في مسائل الاناقة والشخصية عام ١٩٥٧ حيث قام بدور الحكم ، بلا منازع ، في مسائل الاناقة والشخصية الاولى في جميع الازياء الجديدة ، التي لم تتغلب منذ ذلك الحين على المظهر الخارجي في المسلمين الاندلسيين فحسب بل وعلى غط حياتهم الخاصة .

وقد برز زرياب بالاستناد الى ما يقوله تراجمة حياته ، في الموسيقى ، مهنته المقيقية ، بحدداً عبقرياً في الارض الختارة التي أحسنت استقباله : فأوجد معهداً سرعان ما استطاعت فيه الموسيقى الأندلسية التي كانت في البداية وثيقة القرابة بالمدرسة الشرقيسة التي أذاع صيتها اسحاق الموصلي ، ان تكتسب سمات الاصالة التي بقي تقليدها حتى الآن يسري حاراً في كافة الغرب الاسلامي . كذلك فاننا ندين له ، فيا عدا هسذا ، بقضل المقداء المقتراعات فنية مختلفة كالعود في الأوتار الخسة الذي حسل محل العود في الأوتار الخسة الذي حسل محل العود في الأوتار الخسة الذي حسل محل العود في الأوتار الخسة الذي المفرب المضرب المضوع من الخشب .

ولكن مها يكن من امر أثر زرياب في قرطبة بوصفه موسيقياً فلربما كان اقل مدى من ذلك الأفر الذي احدثه بآرائه هــذا المشرقي صاحب الذوق الرفيع الذي يجعلنا نفكر ببترون Pétrone وبروميل Brummel معاً على المجتمع الاسلامي الارستقراطي المماصر له . ولنتناول ، كيفها اتفق ، من بين تجديداته التي أسندها اليه المؤرخون في ذلـك الوسط الذي بقي محافظًا حتى ذلك الحين ، نمطًا من الحياة ظل على حاله لم يمس نقريبًا منذ اكثر من قرن من الزمان ، منذ تأسيس امارة بني امية . فقد عليم زرياب أهالي قرطبة اولاً اكثر طرائق الطمام تعقيداً في المطبخ البغدادي (٢٤) ودربهم على كيفية اعداه وجبة راقية : يجب ألا تقدم ألوان الطعام بسلا نظام وانما يبدأ بأطباق الشوربا ويتبعها مقدمات من اللحم ثم ألوار الطيور المتبلة بالبهارات عستوى الذوق الرفيع وفي النهساية تأتي الاطباق المحلاة ؛ الكاتو المصنوع من الجوز واللوز والعسل او معقود الفواكه المعطرة ( الممزوجة Vanillèes ) المحشوة بالفستق والبندق . واستبدل أغطبة الموائد القطنية الخشنة بنوع من الجلد الرقيق كا برهن كيف تكون اقداح الزجاج الثمين اكثر ملاءمة مع اناقة المائدة من طاسات الفضة او الذهب. والخلاصة فانه قد فتح معهداً حقيقياً النجال. اذا أمكننا القول - في قرطبة حيث كان يُلقن فن التبرج والتخصب ونتف الشعر واستمهال معجون الأسنان وهندمة الرأس وذلك بألا تترك خصل الشعر متفرقة في وسط الرأس تنحدر على الجبهة وعلى جانبيه فتغطي الصدغين وانمسا بجسر الشعر الى الوراء ثم طيّة طياً قصيراً على شكل دوائر مجيث يكشف هكذا عن الحاجبين والاذنين وقفا العنق. فقد وضع مفكرة للزي تقضي بأن يُلبس الابيض منهذ مطلع حزيران حتى نهاية تشرين الاول وبأن الربيع هو الفصل الذي تلبس فيه ثياب الحرير الخفيف وسترات ذات ألوان زاهية ، أما الفراء المبطن ومعاطف الفراء فللشتاء . وكان الناس يلتمسون آراءه فيطبقونها نصا وروحاً . فما من أثر المحضارة العباسية الراقية الانيقة كان في مستطاعه ان يكون اكثر نفاذاً بصورة مباشرة ولا أبعد عمقاً كذلك . ونزولا عند رأي زرياب المطلق الذي كان يقبل بلا تردد بدل البلاط والمدينة أزياءهم وأثاث منازلهم وأساليب طبخهم حتى ان اسم بترون العربي دام ايضاً بعد ذلك عدة قرون يتردد كلما اخسف زي مبتكر بالظهور في صااونات شبه الجزيرة .

وعلى ما يظهر كانت بعداية التأثير الراجح الذي اخذت النساء تقمن به في اوساط المجتمع القرطبي المثقفة ، في عصر عبد الرحمن الشاني . وسرعان ما تبين ان القصر الملكي ضيق جداً ، من حيث السعة والزخرف الضروريين ، لايواء محظيات الامير العدبدات وجميعهن شهرات في التنافس على الجسال والثقافة والتقوى كذلك : فكل واحدة منهن عملت ، من حسابها الخاص على بناء جامع او سبيل ماء يحمل اسمها في قرطبة . ويجعل دوزي من احدى هاتيك الاميرات – طروب – حابكة للدسائس ، وقد اختط لها صورة قاتمة جداً . غير انه يتضع تمام الوضوح بأن مفضلات الامير هن اولئك اللواتي كان يطلق عليهن لقب « المدبنيات مفضلات الامير هن اولئك اللواتي كان يطلق عليهن لقب « المدبنيات مفضلات الامير هن اولئك اللواتي كان يطلق عليهن لقب « المدبنيات فضل أن نشأت في بلاط هارون الرشيد حيث تلقت تربيسة شعرية وموسيقية لا مثيل لها ، وأرسلت من بغداد الى المدينة فاستطاع رسل الامير الحصول عليها لحساب سيدهم مع اثنتين لم تكونا اقل منها جالاً

وثقافة . انه لتأثير فريد من مؤثرات الأثروة : ذلك ان احدى و المدينيات الثلاث ، لم تكن غير فتاة من نافار ، 'سبيت وهي حديثة السن وبيعت ثم ارسلت الى المدينة فلم تغادرها إلا لتعود من جديد فتطأ ارض بلاد نشأتها وتفتن بأغانيها وملامح فكرها سيد اسبانيا العربية .

نعتقد اننا بيتنا – على الاقل – في هذه السطور الاساسية ، الأثر الذي لا ينكر الذي أثره المسرق وبخاصة الحضارة العباسية على مجتمع المسدن الاندلسية في القرن التاسع ، ولكي نذكر النتيجة الناجمة عن ذلك في الجزء الاسلامي من شبه الجزيرة ، نكتفي بكلمة عن التجديد الفكري دون أن نقف عنده طويلا ، إذ ذلك نرى شاعراً ، لم يدرس حق الآن ، وهو يحيى الغزال Yahya al - Ghazal ينظم اشعاراً تارة من الهام روحاني وأخرى هجائي سليط ؛ وعالماً فلكياً رسمياً هو عباس بن فرناس يكتشف في مخبره الطريقة لصناعة الباور ، وفي تجربسة مذهلة انطلق يكتشف في الفراغ على طائرة بلا عرك فقطع مسافة ما ثم سقط وحالفه الخط اذ نهض دون ان يصاب بأي اذى تقريباً ، قاماً كإيكار Icare تان كان مبشراً بالطيران في اوائل العصور الوسطى (٢٠٠) .

 متمدنة ، خارج حدودها . وما من ربب في ان المبادلات بين المشرق والمفرب ظلت ناشطة طوال هذه الفترة كلها التي تتسد حق دكتانورية المنصور بن ابي عامر فان حاشيته تحصي من بينها واحداً مشرقياً على الاقل هو الشاعر سعيد البغدادي (٢٦) ، إذ ليس هنالك ما يسمح بإنكار تلك الحقيقة . ولكن هذه المبادلات ما لبثت ان عادت مصحوبة بنشاط جديد على اثر تفكك الحلافة وواتتها الظروف عندئل باغتراب الاسبان لانجساز زياراتهم الدينية للأماكن الاسلامية المقدسة ، وكذلك بقدوم المسارقة الى اسبانيا تجذبهم مراكز الثقافة في عواصم اقاليمها التي تجاوزت شهرتها البحار والتي كانوا سلفاً واثقين الى حد ما من انهم سيلقون فيها الترحاب وانهم غالباً ما يحاطون برعاية وتمين لهم الجرايات الطسائلة ، وان آداب السير التي تفرد ابواباً خاصة للأندلسيين الذين قاموا برحلات الى الشرق وبالمقابل للمشارقة الذين أموا اسبانيا ، لتسمح لنا بالتوكيد دون حذر الخطأ ، على ان القرن الحادي عشر وكذلك القرون الثلاثة التي تلته ، قد شهدت ايضاً علاقات ثقافية لا ثقل اثراً على الاقل عن المعاقات الاقتصادية .

أما من جهة العلاقات الاقتصادية فانها اخذت ترتقي ارتقاء مدهشا ؟ فلك أن اساطيل الموائىء الاندلسية التجارية : اشبيلية ومالقا Malaga فلك أن اساطيل الموائىء الاندلسية التجارية : اشبيلية ومالقا Denia ودينيا Denia وفاللسيا وألمرية يخاصة كانت في جميع طرق البحر الابيض المتوسط تنقل المنتجات القادمة من مختلف انحاء اسبانيا او من المعامل الصناعية في المدن الاسلامية الاندلسية : اصناف الأغطية من المسمور والمطرزات والسجاد من بازا وكالسينا وكالسينا مسن Baza et de Calsene وفراء السمور من سرقسطه Saragosse والخزف المدهب مسن Malaga والمجوهرات

المرصمة والجاود الفائضة عن الحاجة من قرطبة والاسلحة من طليطلة والورق السميك من ياتيفا Jativa وقد كانت تلك العلاقات دائمية على وجه الحصوص مع مصر التي اخذ تأثيرها على اسبانيا يزداد ، منية القرن الحادي عشر ، فاعلية ، وقد ابرز هذا الموضوع منذ ثلاثين عاما خلت في مقال للمأسوف عليه احمد زكي باشا (۲۷) وقد جاء علم النقوش العربية نفسه يؤيد وجود هيذه العلاقات الاقتصادية : إذ عشر في ألمريا بها منه على شاهد يحمل اسم تاجر من الاسكندرية وافته المنية في هذا المينياء الاسباني اثناء قيامه بمهمة اعماله عام ٥١٥ هجرية في الوقت الذي كانت فيه هيذه المدينة تصنع اقشة رائعة ذائعة الصيت في العالم (۲۸).

## \* \* \*

لقد آن الاوان لأن نمالج مفاهيم ذات مدلول اكار شمولاً وذلك بأن نفتش في الوقت الحاضر عن الخطوط الاساسية التي تعلق المغرب الاسلامي بواسطنها ، طوال القرون الوسطى ، بتقاليد الثقافة التي نشأت وتطورت ثم استقرت في الشرق العربي . فنمة تقدير في هذه الناحية ، كبيز كل ما عداه ويعرض ذاته منذ البداية : ذلك هو نصيب اسبانيا الاسلامية الضخم غير المشكوك فيه ، في الجهد الموسوعي الهاثل الذي يتألف منه الادب العربي سواء أكان ذلك في مجال العلوم الديلية أم في العادم اللغوية . وتستطيع الاندلس الادعاء ، بحق ، بمكان في الصف الاول عاما ، بين اقطار المالم الاسلامي الاخرى إن في الآثار الرئيسية الاصلية او فيا هو اكثر تواضعاً ، شروح الآثار الشرقية . وما علينا لكي نتحقق من مو اكثر تواضعاً ، شروح الآثار الشرقية . وما علينا لكي نتحقق من

صعة ذلك إلا أن نقلب صفحات فهارس الاعلام المؤلفين كفهرس التركي المحة ذلك إلا أن نقلب صفحات فهارس الاعلام المؤلفين كفهرس التركي Khadjidji Khalifa او فهرس بروكامان باعتباره اقرب الينا. فإن اسماء الله عصر الله عصر الله عصر القرون الوسطى .

اما فيما يتملق بالملوم الدينية كقراءة القرآن ودراسة التقاليد الاسلامية والنظرية الفقهية فان العلماء الاندلسيين فد ساهموا ، دون توقف ، على مر جميع عصور اسبانيا الاسلامية ، في الجمهود العظيم المبذول في تفسير القرآن والشروح الفقهية ؛ ذلك الجمهود الذي لم تنكر فاعليته ابداً لا في المغرب ولا في المشرق على حسد سواء . ويكني هنا ان نتذكر بعض الأسماء وبعض التواريخ التي تثبت دوام الجهد في تلك الفروع الخصوصية الى حد بعيد في مجال العرب التأملي. وفي اسبانيا كذلك اشتهرت العلوم القرآنية بالتلاوات والمطابقات على النص المقدس على يد أبي عمرو من Dénia في بداية القرن الحادي عشر ، وعلى يد Firero من ياتيفا خلال القرن الذي يليه ؟ أما علم التفسير فقد اشتهر على يد القاضي ابن عطية الذي يؤلف تفسيره حوالي ١١٥ صفحة وقد انتشر انتشاراً واسعاً في اسبانيا والمغرب. بينا استطاع عسلم الحديث ، من جهته ، ان يلقي مختصين اندلسيين على مسترى جيد نجد اسماءهم مدونة في جميع عصور الثقافة الاسبانية: مثل Ibn Waddah وقاسم بن أصباغ Kasim Ihn Asbagh وابن عبد البر والقاضي إياد من Geuta واللسخة التي مسا زالت حتى اليوم في المغرب الاسلامي كله ، تصلح باللسبة لنص صحيح البخاري صلاحية التوراة المترجمة عن الاصل الى اللاتيلية ، هي نسخة محترمة ، كتبها في مرسيا ابن سعادة السني بعناية خاصة وذلك في ١٩٢ ه كا سبق ان بينت في المقدمة التي نشرتها

عام ١٩٢٨ (٢٩) . عن نسخ المخطوطات بواسطة الجلاتين ١٩٢٨ . ه. أما ما يتعلق بفاعلية الفقهاء فانها مقترنة بأسماء المبشرين بالمذهب المالكي اللين ذكرناهم من قبل وبأسماء العلماء الذين أتوا من بعد ابو الوليد الباجي وابو الوليد بن رشد جد الفيلسون الشهير ابن رشد وابن عظيم مؤلف التحفة وقاضي قرطبة منذر بن سعيد البلوطي .

كذلك فان فقه اللغة العربية قد ازدهر - في طريق الكلاسيكية الصرفة - ازدهاراً مدهشاً بفضل علماء أنفقوا حياتهم كلها في بلادهم او بفضل آخرين من الكثرة بمكان عزموا على السفر للنهل من منابع المعرفة نفسها في المشرق واتخذوا فيه مستقرم: كالاندلسي ابن مالك، صاحب الألفية وهي عبارة عن الف بيت من الشعر تعالج موضوع الصرف والنحو ، وهو بخلاف زعم ترده غالباً ، قد ولد في Jaén باسبانيا وليس في دمشق ، وغادرها ولما يزل يافعاً ليقيم في سوريا حيث توفي عام ٦٧٢ ، وخاصة كأبي حيًّان اللغوي الشهير ، بعد ذلك بنصف قرن فهو بعد أن درس في مدينة غرناطة ، مسقط رأسه ثم في ملقا والمريا ، ذهب ليقيم في القاهرة وتعلم بانقان اللغات التركية والفارسية والحبشية ووزع نشاطه في العاصمة المصرية حيث توفي عام ٧٤٥، بين علم التفسير والفقه وعلم اللغــة وخلف انتاجًا هائلًا. وفي فقه اللغة العربية يحتل وجه اسباني من مرسيا الدرجة الاولى ؛ ذلك هو وجه الاعمَى ابن سيده ، وقد عاش في القرن الحادي عشر في حمى مجاهد امير دينيا Dénia فلم يغادر اسبانيا ابداً : ان قاموسه الضخم في الجناس و والخصص ، الذي يقع في سبعة عشر جزءًا يتفق مع قواعد كبار نقهاء اللغمة من المشارقة بجذق ، حيث نفتش فيه عبثًا عن

افر الاصطلاحات اللغوية او ألحان العامة ، التي أدخلتها اسبانيا العربية على لغة الخاطبة .

وفي باب الادب اشتهرت في شبه الجزيرة الايبيرية أسماء ما زالت أسماع المشارقة تألفها حتى الآن: منها ابن عبد ربه ، مولى الامويين في قرطبة في القرن التاسع وبداية القرن العاشر والعقد وهو مؤلفه الرئيسي عبارة عن منتخبات تأثر في اختيارها الى حد بعيد بعيون الاخبار لابن قتيبة ، ولم يفرد فيه الثقافة الاندلسية الجال الذي كانت قسد اصبحت جديرة به ؟ ومنها كذلك اسم ابي علي القالي وهو عراقي الاصل ، اقام في اسبانيا ، وفي الوقت الذي كان فيه اديباً على قدر من سعة العلم لا مثيل له ، اصبح مربيا للحكم الثاني ، الخليفة المقبل ، وهي صفة ذات اعتبار عظيم ايضاً ، وقسد غدت أماليه كلاسيكية ؛ ومنها ايضاً ابو بكر الطرطوشي ايضاً ، وقسل أن توافيه المنية في الاسكندرية حوالي ٢٠٥ هو وضع بحثاً في الاخلاق السياسية : سراج الملوك . ومن جهة اخرى فان وضع بحثاً في الاخلاق السياسية : سراج الملوك . ومن جهة اخرى فان هرمة فائقة في اسبائيا ، وبعسد مضي قرن من الزمن عكف الشريشي شهرة فائقة في اسبائيا ، وبعسد مضي قرن من الزمن عكف الشريشي . Sharishi

اما ما يتعلق بالاشعار العربية الذين يذهبون الى ان تاريخ نظمها يرجع الى عصر ما قبل الاسلام ، كالمعلقات والدواوين الست ، فانها قد لقيت في شبه الجزيرة الايبيرية شراحاً نابهين : كان اهمهم يوسف الاعلم في سانتا ماريا دي الغارفا Santa Maria de Algarve وهي مدينة صغيرة تقع حالياً على ساحل البرتغال الجنوبي ، غير بعيد عن القسم القديم من سلفس الاندلسية Silves التي اشتهر سكانها في القرون الوسطى بالفصاحة

وعدم اللحن بالعربية . وقد سبق للإفليلي Iflili - له نفسه وهو معلمه ( معلم الاعلم ) في قرطبة أن وضع في مطلع القرن الحادي عشر شرحاً لشعر المتنبي .

ولئن قضت الضرورة أن تكون هذه السلسلة من الأدلة التي سقناها ٬ جافة نوعاً ما فذلك انها لم يكن لها من غرض إلا أن تبرهن الى اي مدى أثرت دائرة المشرق والكلاسيكية العربية ، في جميع المصور ، على الاهتامات الجدية لاسبانيا المربية . حتى لكأن هذه الدائرة ، في الوقت الذي لم تكن فيه طاغية وانما كانت تفسح المجال لظهور بوادر اكثر اصالة في الفكر الاسباني ، تبدو على انها كانت متينة الاثر في غالبية الطرق الادبية التي ساهمت اكثر من غيرها في شهرة الثقافة العربية في اسبانيا . وهكذا نجد انفسنا ، مساقين الى محاولة سبر سريع في الشعر الفني - استعمل هذا التعبير عمداً ، تفريقاً له عن الشعر التعليمي - لعصر الاسلام السنمي في الاندلس ، ذلك الشعر الذي حللت أهم مواضيعه في دراسة حديثة على غاية ما يرغب من الاناة والدقة العلمية (٣٠). وتلك المراضيع متعددة جداً ؛ أنها ليست مستلهمة ومستوساة من طبيعة ذات جمال من نوع خاص فحسب وانمسا ايضاً من الحب والصداقة والمديح والهجاء واللذة والألم ، والتفاؤل والشعور المفجع بالحياة . وقد كانت كلما مستقاة من جميس عصور ماضي الاسلام في اسبانيا وخاصة من القرن الحادي عشر وهي تكشف بلا شك عن نبرة عريقة في اصالتها وشعراء اقوياء الشخصية لم تصب فيهم المؤثرات القصية منالاً أو أنها كانت تتلاشى قبل وصولها ، وذلك ، غالبًا بخلاف ما كان يظن بالاستناد الى مبادىء مسبقة ، كما تعكس في وقت راحد أثر سليقة خاصة ووسط تضافرت عدة ظروف فجعلته الى حد ما يحكم قوة الاشياء مختلفا اختلافا كبيرا عن وسط عواصم المشرق . غير أن هذا الشعر ، أذا ما نظرنا اليه على الاقل نظرة اجمالية ، يبقى في جوهره شرقياً وكلاسيكياً الى حسد بعيد . حتى انني اعتقد زيادة على ذلك بأنه يبدر احيانا وكأنه ـ اذا امكننا القول - التمرين اللغوي لشعب لم تكن العربية الفصحى مطلقا لغة آبائه وأجداده الحقيقية ، ولكنه يبدع فيها . وهذا الشعر يذكرنا بناذج اوفيد وكتول أو هوراس، الرائمة في عصر انحطاط اللاتينيــة . إلا أن الشعب الاسباني المسلم كان يظهر ، بمثابرته على الدفاع عن اللغسة وتمجيدها ، تفانيه وتعلقه بالمثل الاعلى الروحي والفكري والعربية كانت السبيل في نطاق الاسلام الفسيح . غير ان هذا الشعب كان يشعر احيانا ، بلا شك ، انسه في النطاق الذي ارتضاه بطيبة خاطر ووثق بنفسه روابطه ، وكأنه في اسار . وبدون ان بفكه تملص منه في الوقت المناسب ليستلشق الهواء على خير وجه وليسترد روعه ، وهكذا تحرر من قالب العروض التقليدي الطاغي فابتكر الاطارات الاكثر مرونية للزجل والموشحات لكي يضمنها بطلاقة ، المواضيح العفوية لالهامه الغنائي . ومنذ نهاية القرن التاسع وبعد ذلك بقليل ، في الوقت الذي كان مثقفو المشرق يتناقلون بتحفظ ، اناشيد شعبية ذات تعابير جديدة ، بات من الطبيعي ان تلفت محاولات شاعر اسباني كمقدم بن معافى في وضع اوزان عروض اقل الزاماً . ومن الواجب الاقرار بأن ثلك المؤلفات مع كونها جديدة كل الجدة لم تلطخ بشيء ميزات الانتاج في الشعر الكلاسيكي في اسبانيا العربية وقد لاقت ، في البدابة ، ضمن الحدود التي تقيدت بها في مطابقة مقياس التورية والنحو ، نجاحاً عاماً في المشرق ، حيث الخذت تصادف شهرة فائقة الى حد انها دفعت الناس الى محاكاتها وألهمت في ذلك ، تفاسير حقيقية . إذ ليس امراً لا يؤبه به – اذا ما تأكدنا من صحته – أن تكون المخطوطة الوحيدة المعروفة لديوان الشاعر الشعبي الاندلسي ابن قوزمان Guzman الذي عاش في قرطبة إبان حكم المرابطين ، في القرن الثاني عشر ، قد كتبت في قرية صفد ، في فلسطين وأنها اصبحت مثاراً لشرح الكاتب المشرقي المعروف في القرن الرابسع عشر ، صفي الدين الحلي .

ومع انه - في مضار البناء - كان التحرر من قيود الكلاسيكية الصارمة ، اقل عسراً ، والأندلس تثبت ذلك بالدليل القاطع ، فان المشرق سيترك طابعه في اعمق وجب ايضاً على الانشاءات الزخرفية في آثار السبانيا الاسلامية ومن ثم ، بالتسالي ، على آثار المغرب في العصور الوسطى .

ولن نحاول هنا استقصاء دقيقاً عن المؤثرات الشرقية التي يمكن اظهارها ونحن نتفحص أهم الادلة التي ما تزال سالمة في الفن الاسبافي المفري ، بما يقتضيه الاستقصاء ويستوجبه من تدقيق علمي . لأن كثيرين من مؤرخي الفن الاسلامي الغربي البارزين قد سبق لهم ان قاموا بذلك خلال هذه السنوات الاخيرة بنجاح . ولهذا فإننا سنكتفي بتكرار ذكر نتائجهم الجوهرية . ويبدو جليا ان الفن الاسباني - المغربي ، ذلك الذي يتجلى ، قبل كل شيء في جامع قرطبة الكبير ، خضع ، في خلال التبدلات المتتالية في هذا البناء المقدس ، لمؤثرات من بلاد ما بين النهرين لا يستطيع احد ان ينكرها . ولقد اقتبسها ، في الوقت الموافق عن طريق افريقية التي تعتبر ومرحلة في الطريق ما بين بغداد والاندلس ، او من جهة ابعد التي تعتبر ومرحلة في الطريق ما بين بغداد والاندلس ، او من جهة ابعد

تارة اخرى ايضاً و عن طريق فسطاط ابن طيلون او القاهرة في المام الفاطميين الاوائل ، وفي مقال رئيسي تمكن جورج مارسي Georges Margais من القول : و إلا أن الأثر الثابت الذي يتركه الشرق ، على الم الحلفاء ، لم يكن فقط في قطاع الأبنية وزخرفتها . فان الفنون الصناعية تتسم هي ايضاً بطابع هاده الطرائق الغريبة . فمغزف مدينة الزهراء الذي ما يضاً بطابع هاده المطرائق الغريبة . فمغزف مدينة الزهراء الذي ما يزال بكيته المذهلة ينتظر من يظهره الناس ، يؤكد من ناحية فن صناعته ، ومزج ألوانه والزخرف كا لو انه من اصل ما بين النهرين . اما صناديق العاج التي تمتبر مفخرة المعامل التابعة المخلفاء ، فانها تقتبس مواضيعها من الرسوم الزخرفية : كمناظر الصيد والموسيقي ومجالس اللهو من قائمة الفن الأسيوي التقليدية (٣١) » .

\* \* \*

ان تأثير المشرق على الفن العربي الاسباني ، هذا التأثير الذي كان ، في السوانح الراجعة ، فمالاً دوماً ، والذي يتكشف هكذا من خلال التعبير الشعري والمعاري لدى مسلمي شبه الجزيرة ، لم يكن على تطور الفكر الاندلسي ، كا يبدو ، بأقل حدة منه في ذلك . فان اسبانيا لتفخر اليوم بذلك الجهد الفلسفي وذلك النزوع الصوفي في عصورها المشبعة بروح بذلك الجهد الفلسفي وذلك النزوع الصوفي في عصورها المشبعة بروح الاسلام : فهي تطالب في ان يكون ذلك كله من ارثها الثقافي وتفسح مكانا ، الى جانب شخصيات كسليك Sénèque وتبريزة الافيلية Marmonide وتبريزة الافيلية Marmonide ايضاً فان السيد Miguel Asin حاليا ، استاذ الدروس في الفلسفة الاسبانية كالعربية في العصور الوسطى ، لم يتالك أثناء ذلك من التصريح بعد معاناة

طويلة لآثار رؤساء تلك المذاهب: و ان تاريخ الفكر الفلسفي في اسبانيا المسلمة هو اقتباس امين من الثقافة الاسلامية المشرقية ، ودون أية رابطة ايجابية فان التقاليد المحلية تفصيح عن ذلك » .

هذا التأكنيد لم تفته القوة ولا الفصاحة ، وان مغزاه ليتجلى تماماً كما انسه يزداد نضرة لو أننا أضفنا بأن الفلاسفة المسلمين كانوا في المشرق كا كانوا في المغرب علماء لاهوت في الوقت نفسه . غير انسب لم يكن من من المحكن ، في اسبانيا في نطاق المذهب المالكي الضيق ، المعادي لكل تجدد ؛ افساح الجـال ؛ دون مخاطرة لأية مناظرة ؛ مهما كانت متمكنة ؛ تعطف على الاتجاهات التحررية ، التي اخذت تظهر وتتركز ، تحت ستار المذهب الشافعي على الحدود الاخرى للبحر الابيض المتوسط. وفيا يتعلق بالتأمل الفلسفي الاسباني الذي جاء بروحه متأخراً في المغرب الاسلامي على كل حال ، ولم يأخذ بالظهور فعلا إلا في عصر اسرة الموحدين ، يجب دون شك ألا نغفل التذكير بالتأثيرات غير الشرقية في نوعيتها: كتأثيرات عاماء اليهود الاندلسيين الذبن طرحوا مسألة التوفيق بين الايمان والعقل ، قبل أن يطرحها مواطنوهم المسلمون ، للوصول إلى حاول. وأما الحبية الصوفية فيبدو من الراجع انها تجد ما يبررها في الظروف التاريخية: فلقد 'سهّل اندفاعها منذ مطلع الشاني عشر وحتى وقت سقوط مملكة غرناطة العربية في عام ١٤٩٢ ، ليس بتقاليد الحرب المقدسة التي عقد لواؤها ضد مسيحيي اسبانيا فحسب وانما بما صادفه من تقبسل حماس من قبل المسلمين الاسبان في الاوساط المتدينة ، نظام الرباط Discipline de Ribat خاصة لا بل وأكثر من ذلك ، هو العزال روحي موزع بين ممارسات السلك وبين المران العسكري ، الذي يذكرنا ، في نواسي متعددة ، بالمشل الاعلى عند منظمات الفروسية الاولى لمسيحية العصور الوسطى ، الذي كان حربياً وديلياً في الوقت نفسه .

كذلك فان بعض مؤلفات الفكر اليوناني الشهيرة من العصور الكلاسيكية والهللسية قد امكن استنساخها لحساب مراكز الثقافة في اسبانيا العربية عن طريق المشرق الاسلامي كالمعتاد ، وقد سبقت منا الاشارة الى التحريات التي عمل الامير عبد الرحمن الثاني على القيام بها في العراق من اجل الحصول على نسخ عن ترجمات الآثار العلمية لبلاد فارس القديمة وبلاد اليونان. إلا أن سليله: الحم الثاني ، من قبل ان يصل الى كرسي الخلافة في عام ٥٣٠ م ( ٩٦١ م ) هو الذي بصورة خاصة ، بذل في هذا المضار الجهود التي كان لها الأثر الحامم على الاستشراق السابق للتأمل الاسباني في بجسال الماوم الرياضية والطب . وكان هذا الخليفة نفسه ، على حد تعبير كاتب عربي اسباني في القرن التالي لحكه ، هو سعيد الطليطلي : de Tolède في كتابه و تصانيف الأمم ، Catégories des Nations : و هو الذي عمل على -جلب أم المؤلفات الرئيسية النادرة ، المتعلقة بالعلوم القديمة والحديثة ، من بغداد ومصر وأماكن اخرى في المشرق . وجمع منها ، في اواخر حكم ابيه ومن ثم طيلة حكمه هو نفسه عدداً يضاهى تقريباً العدد الذي جمعــه الأمراء العباسيون برمتهم ٬ في وقت اطول بكثير . ، والمكتبة التي جمعت هكذا من قبل الحكم الثاني في قصره بقرطبة كانت غنيسة غنى لا مثيل له: فلم تكن تحتوي على اقل من ٢٠٠٠٠٠ بجلد والفهرس الذي اقتصر على ذكر المناوين وأسماء الؤلفين فقط قد ملاً اربعين قائمة وكل قائمة تحتوى على خمسين صفحة . فان شبكة حقيقية لحساب العامل الاسباني ، من الباحثين dépisteurs والسامرة والنساخين قسد أنتشرت

وأخذت تتابع تحرباتها عن التآليف في طول العالم الاسلامي وعرضه . وفي قرطبة نفسها جند فريق هائل المدد من الكتبة والمجلدين والمزخرفين ، استقدم بعضهم من صقلية بل وحق من بغسداد ، وكانوا يعملون تحت اشراف موظف موهوب كبير من حاشية الخليفة ، وذلك على إغنساء تلك المكتبة الرائمة التي تحتوي على النفائس . وسرعان ما اخذت الطبقة الارستقراطية في العاصمة تقلد الماهل بتشكيل مكتبات خاصة غنية حق لقد استطاع احد المؤرخين القول بأن مائة وسبعين امرأة ، في ضاحية قرطبة الشرقية وحدها ، يعملن يوميا في نقل نسخ من القرآن بالخط الكوفي (۱۳) وكانت عاصمة بني أمية في اسبانيا ، ابان خصومتها الجيدة المحواصم المشرق العربية ، تتمتع آنذاك داخل البلاد وخارجها ، بشهرة المحوفي طلب العلم ، لم تكن أية مدينة اخرى في شبه الجزيرة لتجرؤ على التفكير في منافستها فيها . واحتفظت بذات الشهرة الى مسا بعد سقوط الخلافة وبخاصة الى عهد المرابطين في القرن الثاني عشر بحيث تمكن ابن رشد من كتابة هذه الملاحظة الجازية :

اذا مات عالم بأشبيلية فأريد بيع كتبه حملت الى قرطبة حتى تباع فيها وان مات مطرب بقرطبة فأريد بيع آلاته حملت الى اشبيلية .

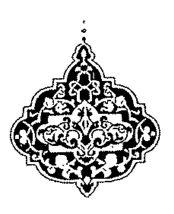
عندما براد بيع كتب عالم مات في اشبيلية فانها تنقل الى قرطبة ،
 أما اذا اريد عرض آلات موسيقار مات في قرطبة فانها على المكس
 تنقل الى اشبيلية ، .

ولم يبق كتاب واحد من هذه المجموعة العجيبة من الكتب التي جمعت على ذلك المنوال في القرن العاشر بدافع من رغبة واعية لدى امير غني ،

صديق للاداب والعلوم. وقد اشرت منذ اربع سنوات الى مجلد منها عاتر عليه في فاس : فهو يحمل تاريخ ٢٥٩ ( ٩٧٠ م ) الجدير بالتقدير مع الدلالة على انه نسخ لأمر الخليفة الحكم الثاني (٣٦) ان جزءاً ضئيلا جداً من هذه المخطوطات العديدة ما يزال قابعًا حتى الآن ذون شك في خبايا مكاتب مجهولة وقد نجا فلم يطله الأمر الذي صدر في اسبانيا المسيحية في القرن السادس عشمر بعد اعادة فتحها ، باتلاف الكتب العربية . إلا أن هذه المكتبة الجليفية الكبرى قد نقصت كثيراً بمد جمعها بوقت قليل ، وذلك عندما أراد المنصور بن ابي عامر أن يضع حداً للشكوك الق كانت تحوم حول صحة معتقده الشخصى وأن يصد حركة المقاومة التي كانت الاوساط المحافظة في قرطبة ترعاها ضده في الخفاء ، فاضطر الى أن يحسم الأمر بحركة مسرحية في تخريب الآثار الفنية وهو في قرارة نفسه اول من كان يقدر مدى ما في هذه الحركة من تدنيس لحرمات الفن ٤ وقد نقل الينسا سعيد الطليطلي (٢٧١ بأن دكناتور اسبانيا العربية ه أمر بأن تحرق وتتلف ، من هذه المكتبة ، المؤلفات التي تعالج العلوم القديمة : فيعضها اذن تقدم طعمة للنار ؟ ويعضها ألقي به في آبار القصر وخبىء في باطن الارض وتحت الحجارة او اتلف بأساليب اخرى ، . إذ أن هذه الكتب ٤ كا يردف الكاتب نفسه : « لا ينظر اليها الشيوخ بعين الرضى وينتقدها الكبار . وكان كل من يقرأهــــا متهماً في نظرهم بالهرطقة ومعتبراً أنه ملطخ بالزندقة ، ومن ذا الذي يعلم الى أي حد عمل هذا المسلك الانتهازي ؛ المؤسف من جانب المنصور ، في اعاتة اندفاع المغرب العلمي على نحو محسوس في ذلك الميدان الذي تصدى له لإحيساء الشعلة التي افضى بها اليه المشرق الاسلامي .

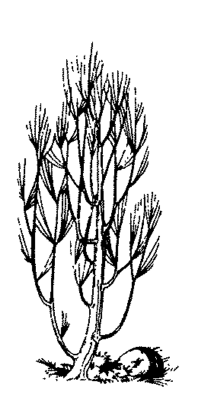
ومع ذلك فان هذا الجهد التأملي في العالم الاسباني - الاسلامي خلال العصور الوسطى ، يبقى دون ريب ، على الرغم من كبع جماحه على ذلك النحو ، اكثر النواحي أصالة وأبرز النتائج في الثقافة الاندلسية المتولدة مباشرة من ثقافة المشرق ، التي وفق عرب اسبانيــــا بينها وبين البيثة الطبيعية والاخلاقية والاجتماعية كا تبقى الانتاج البكر لحضارة قسد أخذت ، في شبه الجزيرة الاببيرية تمي شخصيتها شيئًا فشيئًا ، غير انها دائمة الاهتمام في ان تصون للغة العربية مقامها الادبي الرفيع والتقليد الكلاسيكي سالمًا . هذه الصفات الميزة الناجمة بالضرورة عن بنية التربية والمناخ والالتحام الذي طال عهده وتمازج عناصر السكان المتزايد ، بدأت منا القرن العاشر تظهر في مختلف مقرمات هاده الحضارة الاسبانية الاسلامية وبعد القرن الخامس عشر في النطاق الافريقي من اشعاعها . ان استعمال نمط من اللباس في متناول الجيع نوع من الحيساة مشروط بالحضرية والميل للتجمع في مدن وضياع والتنظيم العقلي للخدمات المدنية ، كل ذلك قد ساهم ، بلا شك في تكوين شعب على حده كان القادم من مصر او سوريا او العراق يستطيع ان يشعر بينه في البداية انه في غير عيطه بعض الشيء ، إلا أنه لم يكن عكث طويلا حق بلقى نفسه ثانية في بيئة من جديد او يكاد، وأن بصفته مشرقياً ينال امتيازاً بلا ريب وأن هذه الصفة من شأنها ان تمنحه مراعاة تبرهن له ببلاغة فريدة على ان الروابط التي تربط اسبانيا وغيرها من البلدان الاقرب منها عهد الاسلام ، كانت بعيدة عن الانفصام . فسيبقى الاشتهار بأصالة النسب المربي ، حتى آخر ايام مملكة غرناطة ، في شبه الجزيرة ، همو الدليل الرحيد للاعتراف بلبالة الدم الحقيقية . حق أن المرء يصل في ذلك الى التساؤل فيا اذا كانت اسبانيا المسلمة في العصور الرسطى ، لم تكن ، في الطرف الآخر من العالم العربي ، بالنسبة لهذا العالم نفسه ، ولاية من ولاياته ، ولاية مزدهرة ، متميزة بلا شك . إلا أنها مع ذلك ، وهي الطيعة القاعدة العامة ، كانت فحسب مساعدة نبيهة ، خاضمة النظام مشاركة في الجهود المتسقة لرواد الحضارة العربيسة التي ظلت هي نفسها من قرطبة الى القاهرة ومن القاهرة الى بغداد .

لا ينبغي ان نذهب الى هذا المقدار. هي ، وايم الحق مقاطعة من مقاطعات الاسلام ولكنها مقاطعة بعيدة ، خاصة في الوقت المواتي ، حق انها فقدت شيئاً فشيئاً الماطغة الحسية والايجابية بتبعية روحية إذ انتهى تذكر الرياض السورية والواحات العراقية والنيلية الى ان يصبح موضوعاً ادبياً بسيطاً تطرقه احيال من الكتاب والشعراء . إلا انها قبل كل شيء ، مقاطعة على تخوم الاسلام النهائية ، تقع في اوربا ، دائمة الاحتكاك ، سواء في داخلها ام خارج حدودها ، مع مسيحية ، اختلطت بهسا وعرفتها اكثر من اية دولة مسلمة اخرى . فلئن كان ما تناله اسبانيا المسلمة من تلك المسيحية ضئيلا في حين كانت على المكس تنقل اليها تبدأ في وقت مبكر بالقيام بدورها ولن ينكر وجودها طوال العصور تبدأ في وقت مبكر بالقيام بدورها ولن ينكر وجودها طوال العصور الأمر الذي اعطى سكان الاراضي الاسلامية في اسبانيسا سيادهم الحقيقية الأمر الذي اعطى سكان الاراضي الاسلامية في اسبانيسا سيادهم الحقيقية السيحي ، على الرغم من تعلقهم التقليدي بالمشرق .



## الفصاللثالث

اسنتبانيا المسيحيّة والحضّارة العَربتِّة الاستبانيذ



## اسستبانيا المسيحيَّة وأنحضَارة العَربيَّة الاسسبَانية

تجتهد نظرية حديثة لا تنقصها الأدلة ولا الحجة المقنعة ، في حل معضلة سبق ان طرحها عدة مؤرخين . فهي تسعى لاقامة الدليل على ان تدفق الاسلام غير المتوقع ، والمفاجىء ، في ارائل القرن الثامن ، على نظام العالم اللاتيني الاقتصادي ، كان له نتيجة مفجعة في فصم الرباط الادبي لهذا العالم الذي كان يبدو على أشد ما يكون من القوة : وحسدة البحر الابيض المتوسط (٣٨) ستكفي قوة التوسع العربي الذي لا يقاوم ، في بعض سنوات المتوسط تنفصم نهائيا عرى هذا الوثاق بيد ان الاجتياحات الجرمانية قسد أبقت عليها وهي تنشر راياتها على ارض رومانيا القدية . وعلى هذا النحو كانت نهاية النهج القديم ، منعطفا اساسيا في مصائر اوربا الغربسة ، في خات الوقت الذي اخذت فيه مؤثرات القسطنطينية تكيفها في القالب

البيزنطي . وقد اصبح البحر الابيض المتوسط ، بحرنا القديم Mare Noetrum ، بحيرة اسلامية ، وفقد نفوذه في تجارة العالم اللاتيني ومبادلاته الفكرية . فبزغ عصر مظلم تقلسصت فيه دول اوربا لتعيش منطوية على نفسها واذ لم يعد بعد ذلك البحر الروماني بحرها ابسدا ، حولت شيئا فشيئا بحور حياتها السياسية نحو الشمال . وسينقضي قرن كامل حتى يأتي في عام ٨٠٠ تكوين الدولة الكارولنجية لتستهل عهد العصور الوسطى ، في تاريخ اوربا القلقة المتعبة بازاء اسلام يطفح حيوية ومروءة ، وهي بذلك توسع في الثغرة التي فتحت بين الشرق والغرب بفقدان البحر الابيض المتوسط .

واذا انطلقنا في البحث من هذه المسألة ، واذا اجتهدنا في تعداد ماذا يكون من امر تطور العالم القديم بدون دخول القوة العربية اليه ، فانسه يكننا – على ما نظن – الاسهاب الى ما لا نهاية . فمن المؤكد ، فيا يتعلق باسبانيا نفسها ، بأن فتحها من قبل المسفين قد جعلها تدبر زمنا طويلا عن السبل التي اتبعتها (اشلتها) في العصر الوسيط كل من فرنسا والمانيا وايطاليا ثم ما هي من جهة اخرى ، – وقد سبقت لنا ملاحظة ذلك – العوارض Incidences الخارقة التي كان يكن ان يحدثها اجتياح لفرنسا يقوم به المنصور في اواخر القرن العاشر أي في الوقت الذي كانت تلفظ فيه الدولة الكارولنجية انفاسها الاخيرة ؟ ولن نذهب بعيداً لنتساءل لماذا لا تلح المدرسة التاريخية الحالية بمزيد من التأكيد على همذا الظرف الذي لا مرية فيه : ألا وهو ان البحر الابيض المتوسط عندما اصبح بحيرة اسلامية لم يصبح بذات الوقت بحيرة بربرية ، بحراً مظلماً ، حشيف الشباب لم تبق على شواطئه ولا منارة واحدة تنيوها .

ان الهدف الذي تبتغيه هنا هو مختلف وأكثر تواضعاً : هو القاء الضوء

على تداخل Interpenetration الاسلام والمسيحية في شبه الجزيرة الايبيرية وهو تداخل حقيقي ، مستمر في اسبانيا في العصور الوسيطة سواء في داخل الحدود الاسلامية ام في خارجها ؛ وكذلك هو في ان نظهر الاندلس على انها لم تكن حتى في ذات الوقت الذي تعرف بأنها لا 'تقهر ، لتمتشق السلاح في وجه جيرانها ؛ وانما كانت هناك سنوات طويلة لهدنات لتمتشق السلاح في وجه جيرانها ؛ وانما كانت هناك سنوات طويلة لهدنات حقيقية أعطت الاندلس خلالها اكثر بميا اخذت ؛ كما برهنت في اغلب الاحيان على عقل متسامح ازاء رعاياها المسيحيين ، لم يعدد احد يماري فيه اليوم ،

ما من مكان كانت العلاقات الدائمة ضرورية فيه بين الاسلام والمسيحية ، اكثر منها في اسبانيا العربية ، فان معظم سكانها قد احتفظوا ، على الاقل في القرن الاول من حكم الاسلام ، بالديانة القديمة في دولة الفيزيقوت ؛ وفيا بعد ، حق عقب اعتنساق أعداد غفيرة من الرعايا النصارى اهل الذمعة Mozarabes للاسلام ، للاستفادة من نظام مالي افضل ، بقيت نسبة ضخمة من الرعايا المسيحيين تشكل في المدن الاندلسية وحدات مزدهرة ، لها كنائسها وأديرتها ورئيسها المسؤول ( Depensar ) وجابيها الخاص ، (Censor ) وقاضيها الذي يطبق في محكمته ، تحت اشراف الادارة الاموية ، القانون وقاضيها الذي يطبق في محكمته ، تحت اشراف الادارة الاموية ، القانون القوطي القديم من Liber Judicum المناطهادات التي عانتها فقد كان يسببها دوما مسيحيون متهوسون يرفضون ان يتراجعوا عن القدح في يسببها دوما مسيحيون متهوسون يرفضون ان يتراجعوا عن القدح في معتقد سادة البلاد بينا كان أبناء بجدتهم الدينية أنفسهم ينكرونها علنا . سواء في ذلك العلمانيون والقسس وسواء أكان امير او خليفة فانها كانا يستعملان هؤلاء الاحبار في سفارات يقرآن ، بصورة دائمة تقريباً اختيار اصحاب الرتب الكهنوتية ، مطران طلطة واسقف قرطبة . حق انها كانا يستعملان هؤلاء الاحبار في سفارات

او مهات سياسية سرية (١٠) في الوقت المناسب . فلم تكن رؤية الايكليريكيين الاسبان يتضلمون في معرفة اللغة العربية وآدابها من الامور النادرة مطلقاً. وهذا ما يجعلنا نفترض وجود اختلاط ودي، واثق، ومتصل بين مختلف عناصر السكان . بل غلك على هذه الناحية شهادة معاصرة لا نستطيم الارتياب في قيمتها ذلك لأنها صادرة عن واحد من أنشط ابطال المقاومة ضد الاسلام في شبه الجزيرة في القررن التاسم ألا وهو الفارو القرطي le Cardouan Alvaro, فبيها يحزن لفتور مسيحيي اسبانيا وجهلهم باللاتينية نراه يمجُّد بفصاحة نادرة الثقافة الاسلامية - الاسبانية الق كانت في طور التكوين وذلك عندما يهتف في مقطع ، كثيراً ما يستشهد به من كتابه Son indiculus Luminosus و أن أبناء طائفتي يحبون قراءة الأشعار وتراث الخيال العربية ؛ وهم لا يا،رسون كتابات رجال ليدحضوها وانما يدرسونها ليكتسبوا نطقاً عربياً سليماً ورفيعاً ... جميع الشباب المسيحيين الذين يعتبرون لموهبتهم لايعرفون سوى اللغة العربية وآدابها ؟ انهم يقرأون ويدرسون الكتب العربية بنشاط منقطع النظير ؟ ويشكلون منها مكتبات هائلة بأثمان باهظة ويعلنون عن هذه الآداب في كل مكان انها مدهشة ... فيا للألم! لقد نسي المسيحيون كل شيء حتى لغتهم الدينية انك تكاد لا تعلَّر بيلنا ، إلا بجهد على واحد بالالف يعرف كما يجب ، كتابة تحرير الى صديق باللغة اللاتينية . أما اذا كان الفره الكتابة في العربية فانك تجد اللغة وساترى أنهم ينظمون اشعاراً ، تفضل من وجهة فظر الفن الأشعار التي ينظمها العرب انفسهم . .

لم تكن الهوة اذاً بين الاسلام والمسيحية منذ ذلك الزمن القديم لا

بالسمة ولا بالعمق اللذين طاب لنا تأكيدهما زمنا طويلاً . حتى ان الاختلاف في الابمان لم يكن عائقًا في وجه علاقات زوجية ، ولدينا امثلة عديدة على وجودها حتى خلال القرن الذي يلي الفتح مباشرة ، وقد شهد هذا القرن زواج آجيلون ارملة روذريك ملك الفزيقوت من عبد العزيز أبن القائد موسى بن نصير أو زواج لامبيجي أبنة الدوق أوديس الاكوتاني من Munuza رئيس مسيرة البيرنية المسلم . وفي كل العصور تؤكد لنا ذلك مزاوجسات من الطرفين بين شخصيات من الطبقة الارستقراطية او من ذوي الدم الملكي : فستكون جدة عبد الرحمن الثالث الكبير الاميرة المسيحية دونيا اينيقيا Dona Iniga وسيتزوج الوصي المنصور احدى بنات ملك نافارا سانشو الثاني وسيدعها تطلق على ابن علاقتهما الاسم الروماني Roman المتداول : سانشويلو Sanchuelo المتداول : سانشويلو Roman ومن جهة اخرى فان قرطبة كثيراً ما حظيت في القرن العشرين بمشهد السفارات قادمة من ممالك الشال . وكان البلاط ، يزدهي ، احتفاء بمقدمها ، بأبهى حلله ويخرج بمواكب رائعة تبعياً لبروتوكول دقيق . ولكن مذا لم يكن يذكر اذا قورن بالأبهة التي كان الخليفة يظهرها احتفاء بالسفارة التي كانت تأتيه في زيارة رسمية حتى عاصمة ملكه من قبل امبراطور القسطنطينية .

ولقد نو"ه بتبادل علاقات سياسية طوال القرنين التأسع والعاشر بين بيزنطة وقرطبة ، فوجود هذه العلاقات نفسها هو بجد ذات دليل على الامتياز الذي حصلت عليه الدولة الاموية في نظر اوربا المسيحية ، في الشرق والفرب على حد سواء ، لا سيا وأن المبادرة في هذه العلاقات التي يبدو لأول وهلة انه لم يكن لها ما يسو غها ، قد اتخذها عام ٢٢٥

هجرية ( ١٤٥٠ - ٨٤٩ ) الامبراطور تيوفيل من الاسرة الاموية : فقسد أوفد سفيراً يونانياً الى عبد الرحمن الثساني ومعه كتاب يطلب فيسه من امير اسبانيا العربية عقد معاهدة صداقة وفي نفس الوقت يدعوه بكلمات مبطنة ليأخذ في المغرب المشرقي مكان العباسيين وأغالبة افريقيا ، حكام المقاطمات الاسميين . فكان جواب الامير الاموي مؤدباً في عدم قبول قصده ولكنه قابل البازيليوس Basileus بمثل تهذيب فسارع بارسال موفدن اليه هما الشاعر الغزال al-Ghazal وأحد الفلكيين ويبدو انسه هو مخترع الساعة المائية الشهيرة التي تعين رواية اخرى مكان اكتشافها في بغداد وتجعلها احدى الهدايا التي قيل ان هارون الرشيد قدمها الى شارلمان . وقسد عامل تيوفيل والامبراطورة تيودورا مبعوثي قرطبة ، معاملة رائعة في القسطنطينية وعادا مثقلين بالهدايا للأمير الاسباني (٤٣) ، وعلى هذا النحو كانت تعقد عنه كل مناسبة سلسلة من الاتصالات : وأصبح تبادل السفارات مؤكداً فيا بعد بين قرطبة وبيزنطبة في ظل حكم عبد الرحمن الثالث وابنه الحكم الثاني ؛ ونحن نعرف بأن هـــــذا الاخير قد طلب من نيسيفور فوكاس أن يبعث اليه خبيراً في صنم الموازييك بقصد تزيين التوسع الذي كان يزمم القيام به في جامم الماصمة العظيم (٤٤) وها هنا مبعث تأثير اساتذة الفن البيزنطي الذي مارسوه على فن الزخرقة في بعض مباني العاصمة الأموية وهو تأثير معقول من الناحية الناريخية ولا ريب فيه .

وكانت غمامة مفاجئة تأتي مرات مختلفة ، في وسط حقب السلام الداخلي لتعكر سكون السماء الانداسية لفترة ما . ويبدو ان الأثر الذي تركه النورمان على حضارة الغرب العربي بنزولهم المتواتر على سواحل

شبه الجزيرة الايبيرية ، مها كان هبنا فاننا لا نستطيع السكوت بدون صعوبة عن التذكير بتلك الغارات الاسكندينافية المفاجئة وان كانت عباء وهي وان لم تكن تنقلب ابداً الى مآس كاملة ، إلا انها كانت تجعل اسبانيا المسلمة على اهبة الاستعداد كذلك الخطر الفاطمي الذي ارغها على ان يكون لديها اسطول بحري قوي وبحارة متعرسون ووسائل دفاع صامدة على شواطئها . فمن الامور المنفق عليها بالاجماع أن غسارات الفيكنز الجريئة ، اولئك الذين يدعوهم المسلمون بالجوس ، لم تخلف أي أثر في البلاد . ومن المحتمل أن يكون هذا التأكيد حكما متعجلا ؛ اذ بدون ان نقدر على البرهان عليه بعد بصورة قطمية فانه يبدو واضحاً ، اذا ما رجعنا في ذلك الى بعض النصوص العربية بأن يبدو واضحاً ، اذا ما رجعنا في ذلك الى بعض النصوص العربية بأن منهم استطاعت الاقامة بموافقية اسياد المملكة الاموية في بعض اجزاء منهم استطاعت الاقامة بموافقية اسياد المملكة الاموية في بعض اجزاء شعض الاجيال كانت كافية لصهره في بوتقة الأمة الاندلسية وثقافتها .

\* \* \*

لم تكن تأثيرات اسبانيا المسيحية على اسبانيا العربية ، قبل أن تصبح هذه تابعة سياسياً لافريقيا ، تقارن ولو من بعيد ، بتأثيرات اسبانيا العربية على اسبانيا المسيحية حتى ولو أخذنا بعين الاعتبار الاشياء المتفرقة Apparts على اسبانيا المسيحية على نطاق الفن وحده من قبل بيزنطة البعيدة : تلك التأثيرات تمكنت الاندلس ، طوال تلك العصور ذاتها من ان تبسطها على المالك الاسبانية في الشمال وعلى جنوب فرنسا العربي بطريقة اقسل

مباشرة . ان الاشعاع الذي كانت تعكسه قرطبة على المسيحية الغربية لا عارى فيه وهو الذي يعلل ، من ناحية اخرى ، الاستعارات من جهسة واحدة ، طبيعية اكثر من ان تكون مبادلات حقيقية . ومنذ ذلك العصر وهذا الاشعاع آخذ في تأكيد ذاته في بعض الوثائق ، النادرة جداً مع الاسف : ان الشاعرة الألمانية Hroswitha التي نظمت أبيسات شعرها في منتصف القرن العاشر تدعو العاصمة الاموية بد لا زينسة الدنيا ، ويرسل اوتون الاول المبراطور جرمانيا السفير جان دي غورتس في عام ١٩٥٩ الى عبد الرحمن الثالث فينقل الينا مترجم حيساة هدا السفير الذي شعر به ازاء حضارة كان مع ذلك يعرف عنها من قبل انها رقيقة وناعمة (١٦) .

عندما نتقصى الأمور التي كان يمكن ان تتألف منها تلك المؤرات فاننا نلاحظ انه يجب ألا نغفل دور بعض بقايا الأشياء الحالية التي صمدت من عصر الفيزيقوت ، في علم الاقتصاد الاجتاعي في اسبانيا المسلمة . فلم يكن العرب اول من اقام في الاندلس نظام اللاتيفونديا Latifundia الذي كان في اساس الاقطاعيات في المصور الرومانية وبالتالي في اساس نظام الرق ؛ فما فعلوا إلا ان رسخوه ، على النحو الذي وجد فيه من قبل في زمن ملوك القوط وطليطلة . وقد استطاع بعض كبار الملاكين من ذوي المنشأة النبيلة ان يحتفظوا ايضا ، بارتباطهم بروابط الزواج من أسر عربية بملكية تلك الأملاك الكبيرة ويعملوا على افادة سادة الاندلس الجدد من طريقي استخدام هنذا النظام ، وهو على الرغم من ان فيه من عدم طريقي استخدام هنذا النظام ، وهو على الرغم من ان فيه من عدم الانسانية ما يكفي اذ يخضع الفلاح ، حتى ذاك الذي يولد حرا ، لظرف يقرب من العبودية فقد سبق له ان اظهر مزاياه زمناً طويلاً . ولمنا كان عرب شبه الجزيرة قد انصرقوا بالدرجة الاولى للحفاظ على التقليد السوري عرب شبه الجزيرة قد انصرقوا بالدرجة الاولى للحفاظ على التقليد السوري

في اسبانيا سالما ومن ثم الى تقبل تجديدات العباسيين ضمن نطاق الحياة المادية ، فانهم لم يتخيروا بلا ريب إلا القليل من حضارة اسلافهم المباشرين كل وجدوها لدى احتلالهم المبلاد . وإذا طرحنا جانباً بعض الأدلة القديمة المتبقية في التنسيق المعاري لبعض الآثار فليس هناك ، على كل حال ما يعطينا البرهان على ذلك . وقد اصبحت ثقافة المستعربين Mozarabes بالطبع مي الوريثة الوحيدة تقريباً للتقليد الفيزيقوتي ومع ذلك فانها ، حيثا تتميز عن الثقافة الاسلامية تكون في اعلى درجة كافية من الركاكة .

هناك تأثير آخر، وهو ليس من السهل تحديد مداه ايضاً، يجب ألا يهمل وهو يتعلق باسبانيا الاسلامية في ذلك العصر: ذلك هو الأثر الذي استطاعت ان تحدثه فيها، خلال فترة طويلة وسقات السلاف المنتابعة او صقالبة اوروبا الانهان ويجب ان نبادر الى الاتفاق على معاني هذه الكلمات فهي مع ذلك ذات الكلمات الافرنسية وعبيد، وتعني الاوزوبين الذين هم من اصل رقي وكان مسلمو اسبانيا يشترونهم لادخالهم في الجيوش، وفي بعض الحالات لاستخدامهم نظاراً او رؤساء اللخدم. ولقد اقتنوا منهم في الغرب نصورة خاصة، عدداً هائلاً؛ فقد كان يوجد منهم مؤلاء يردون من بلاد اوروبا الوسطى والجنوبية وشواطىء البحر الاسود والكلابر جنوب إيطاليا Calabre ولومبارديا، ومنهم ايضاً من كان يرجع أصله الى شمالي شرقي القارة. أما الخصيان المهياون لحراسة الحريم فكان السهود هم الذين يقدمونهم ؟ وكان لهؤلاء التجار علاء وصيادون تجار اليهود هم الذين يقدمونهم ؟ وكان لهؤلاء التجار علاء وصيادون الصقالبة قد أعتقوا وبخاصة اولئك الذين كانوا جزءاً من خدم بيت الصقالبة قد أعتقوا وبخاصة اولئك الذين كانوا جزءاً من خدم بيت

الخليفة : وبعد ان تحرر هؤلاء الموالي من حالة العبودية بقوا في خدمة العساهل الخاصة ولم يلبثوا إلا قليلا حق بلغ شانهم في بملكة قرطبة مبلغاً عظيماً ؛ وسرعان ما نراهم وقد كوّنوا طبقة حقيقية ذات امتياز ؛ وفيا بعد نجدهم ؛ على اثر سقوط الخلافة ، يكوّنون عصبة تناهض في آن واحد الحزب العربي الاندلسي وحزب البربر بانتظار ان يتمكن اشدهم بأساً من تنظيم امارات صغيرة مستقلة لانفسهم : في دينيا Dónia وفي فالانسيا وفي تورتوزا على طول الشاطىء الشرقي لشبه الجزيرة . واننا غلك البرهان على ان هؤلاء السلاف قد دخلوا جميعهم في الاسلام بسرعة فائقة : فباعتبار انهم كانوا يجلبون الى اسبانيا بصورة عامة وهم صغار السن فانهم كانوا يتعلمون لغسات البلاد ويصبحون اندلسيين اذا صع التعبير . وعلى الرغم من انهم كانوا يفقدون كل صلة لهم ببلادهم الاصلية التعبير . وعلى الرغم من انهم كانوا يفقدون كل صلة لهم ببلادهم الاصلية إلا أنهم كانوا يستطيعون ان يجلبوا معهم ، مها كان شأن مسا يجلبونه بسيطا ، لا تقاليد ثقافية فحسب وانمسا ايضا بعض الفنون الجديدة بسيطا ، لا تقاليد ثقافية فحسب وانمسا ايضا بعض الفنون الجديدة والمفردات الخاصة ذات الصلة بها في الوقت نفسه .

## \* \* \*

ان اعمق أثر كا يبدو تركه سكان شبه الجزيرة الاصليون في العصور الوسطى على الاندلس من جبتي حدودها الاسلامية هو ذلك الآثر الذي خلفوه في لهجاتها الدارجة في أول الامر لآن احتكاك هؤلاء الاسبان الدائم بالعرب وبالبربر المستعربين جعلهم يضطرون الى تعلم لغة الرومان Romane وهي الناتجة من اللهجة اللاتينية السيبيرية ذلك انها وسيلة التعبير الوحيدة التي سلكتها آنئذ الطبقات الشعبية في المدن وجماعات

الملتزمين الزراعيبين المسيحيين او بمعنى بتعبير آخر المولدين الذين كالوا Romane يممرون الضياع الزراعية ومن ثم لأنه كان على اللغة الرومانية الفردات أن تقدم للعربية الاسبانية العامية القسم الذي كان ينقصها من المفردات الحسية .

اننا نكاد نكون متأكدين في الوقت الحاضر بأن مسلمي اسبانيا كانوا في جميع عصور الاحتلال يمدون من بينهم نسبة مثوية هـامة نسبياً تتكلم لغتين معاً وتستعمل بلا تمييز العربية والرومانية بذات الاهمية في منازلها أم في الطريق العام. ولا جرم أن المسلمين الجدد كانوا يشكلون في هذه النسبة التي تتكلم لغتين ، الجمهرة الرئيسية ، غير ان العرب الاقحاح انفسهم ، يبدو انهم لم يأنفوا ، منذ إن كان نفوذ لغتهم الكتابية ما زال على حاله لم يعتوره شيء ، من استعمال الرومانية في احاديثهم الخاصة وذلك على كل مستويات المجتمع وحتى في صالونات منسازل الخليفة نفسها (٤٨). اما عن تغلغل الرومانية في العربية العامية في شبه الجزيرة فان لدينا عليه شهادة لا تدحض : انها مدونة في المعاجم العربية -اللاتدنية أو العربية القشتالية التي وضعت في أسبانيا في العصور الوسطى. وكذلك في الكلمات العديدة المتبقية من اصل روماني التي يمكن ان يحصيها في التمابير العربية في شمال مراكش والمدن الكبرى ذات التقليد الاسباني مثل فاس وتطوان وطنجة ، وهذا أمر لا يقل اقناعاً عن سابقه . حق لو لم نحسب حساباً للكلمات الرومانية التي تنتشر في كل صفحة من ديوان Guzman مثلًا فانه يكفي ان نستعرض اعمدة القواميس التي عملت اسبانيا المسيحية على تأليفها ايفاء لمآرب المبشرين عندما شرعت في ارجاع المقاطعات المستردة عن اللامها ، لكي نقدر مدى الأثر الذي خلفته

اللغة الرومانية في تكوين اللهجات التي تكلمها المسلمون في شبه الجزيرة ، بعد ان نترك بالطبع التعابير الدينية المسيحية التي هي نفسها عربية صرفة مغ ذلك في اكثرها: لم تفرض هذه اللغة على مسلمي شبه الجزيرة كلمات عديدة حلت عمل كلماتهم الكلاسيكية المهاثلة فحسب وانما فرضت ايضا خواص في نوع تركيب الكلمات واشتقاقها وقد حكثر استعالها كالتعابير العربية الصرفة او كالتعابير التي تعربت منذ زمن طويل: منها الواخر اسماء الفاعل واسماء التصغير المطابقة. الأواخر الكلمات الرومانية والحد وهكذا فانه كان يقال في الاسباني العربي والفندة ، و وكذلك fundae fondoe » للدلالة على من يتولى ادارة النزل والفندة » و وكذلك Hara من ( Hara ) للدلالة على معنى: حي ، وكذلك المعابنية للرومانية في المصور الوسطى تبقى طفيفة ربع ، علة ، يجب مع كل ذلك ان تلفت الانتباه الى ان الاعارات القي قدمتها العربية الاسبانية للرومانية في المصور الوسطى تبقى طفيفة افا من الناحية العددية بتلك التي كانت آخذة في تقديمها في الرقت عينه الى العربية ، اللغة القشتائية وقد كانت عندئذ في طربقها الى الرسوخ .

ان دراسة هذه الاستمارات الاخيرة التي تنفح القشتالية والبرتغالية والقطالونية وهي اللغات القومية الحالية في شبه الجزيرة عبيراً من العربية جد نفاذ ومدعاة للبحث ؟ هذه الدراسة لا تقدم لنا قيمة في فقه اللغة فحسب بل انها تكتسي طابع الاهمية الخاصة حالما نتوسع فيها لتشمل وقائع الحضارة التي بررت هدده الاستمارات اللغوية ؟ فهي تقدم الدليل الضمني ، ولكن الذي لا جدال فيه ، على الاثر العميق الذي مارسته الثقافة العربية الاندلسية على السكان المسيحيين في الكتلة الايبيرية بكاملها .

ان اللغة الاسبانية قد اشتقت من حيث جوهرها من اللهجات الايبيرية - اللاتينية التي كانت تشكل الرومانية - الاسبانية ؟ وبدون أن نذهب الى أبعد حدود التبسيط في طرح المسألة المهدة الأصول هذه اللغة الاسبانية فاننا نستطيع على كل حال ان نتحقق من انها وجدت نفسها مضطرة ، طيلة مرحلة نموها ، وحتى القرن الحادي عشر على الاقل ، الى ان تأخذ من العربية كل مساكان ينقصها حتى ذلك الوقت التعبير عن المفاهم الجديدة وبخاصة في مضار المؤسسات والحياة الخاصة . وهذا التحقق هو غنى بالمعلومات بصورة فريدة .

واذا ألقينا نظرة على اصطلاحات النظيم المدني او العسكري لدى اسبانيا في العصور الوسطى او في العصر الحديث فاننا نكتشف فيها عدداً ضخماً من المفردات ذات الاصل العربي : ففي مراتب الجيش يطلق على رتبة الملازم حتى الآن Alferez وهي الكلمة العربية : الفسارس ؟ والمقدمة هي في الاسبانية Atalaya وهي الكلمة العربية : الطليمة ، والمؤخرة هي هي Zaga وهي الكلمة العربية الساقة . وما زالت مفردات التحصين جميعها تقريباً هي نفسها التي كانت في العصر الاسلامي ؟ والى جانب ذلك فان العربية تحتل في تعابير البناء الفنية مكاناً كبيراً : فالمعاري يسمى Albanil من الكلمة العربية : البناء ؟ والعدسة abi كبيراً : فالمعاري يسمى الأحم من الكلمة العربية : الطابية ويدعى مؤسسات الدولة : فالضرائب تسمى : alabala وهي بالعربية وضوحاً في وبالاسبانية abi من العربيسة تسمى : Alrabala وهي بالعربية : غرامة وبالاسبانية abi من حكاسة القاضي العربية ، واستعمل مسيحيو اسبانيا من الكلمات التي تدل على المناصب المدنية كلمتي : صاحب المدينسة وصاحب المدينسة وصاحب

الشرطة مع الاشارة ، في الرقت نفسه الى ثعبير صاحب : , Zalmedina . وظل رئيس التجار (الشاه بندر) في شبه الجزيرة يدعى زمناً طويلاً Almotacin وهي عبارة مأخوذة مباشرة من الكلمة العربية : المحتسب (٤٩) .

لو أمعنا في هذه الاستقصاءات حتى تشمل مفردات الحياة اليومية لأصبحت اسهاباً طويلاً بل ومن المحتمل ان تصبح مملة لذلك سنقتصر هنا على الاشارة الى الأنواع المتعلقة بعناصر اللغة والتي ترتبط بها غالبية تلك الاستعارات . إلا أننا قبل ذلك نذكر بكلمات قليلة ، بنصيب اللغة العربية الكبير في مصادر أسماء المكان الراهنة . ان همده اللغة تدل على ان اسماء عربية كانت قد خيمت Ont Recouvert احياناً كثيرة ، وبخاصة في جنوب شبه الجزيرة ، على التسميات الايبيرية القديمة ثم حلفتها . كذلك فان الاسماء العربية الاصل ايضاً تتغلب احياناً فيا يختص بأسماء الأنهار مثل الرادي الكبير Guadalaviar الرادي الابيض Guadalaviar وأسماء الحصون مثل ، المدور Almodavar او حصن الحجر المتعام وأسماء مدن حقيقية مثل مدينة سليم Medinaceli وقلعة ايوب Cal'at Ayub او الباسط -قيقية مثل مدينة سليم Medinaceli وقلعة ايوب Cal'at Ayub او الباسط -

الاقالم الشرقية في اسبانيا بفضل تلك الطرائق في الري كورث كا كان الامر في زمن المسلمين، وهذا لا يعني ان اصطلاحات الري ليست عربية ، فهي عربية ، ما عدا بعض الشواذ النادرة ، ابتداء من النوريا Naria وهي كلمة انتقلت من الاسبانية الى الافرنسية ولم تكن غير الكلمة العربيسة ناعورة، وكذلك هي الحال في المفردات الحاصة بصيد البحر لا سيا اذا كانت ممارسة هذا الصيد بواسطة الشباك او المضربة بالعربية Madragues بالفرنسية والاسبانية.

ان ما تقره معاجم علم النبات من الألفاظ العربية لا يقل نسبة عن ذلك: فأكثرية أسماء الفاكهة والازهار المنزرعة تشهد حتى الآن في اسبانيا على استعارة مباشرة من اللغة العربية وهي بدورها كثيراً ما استعارتها من الفارسية وقد انتقل ايضاً عدد كبير من هذه الأسماء الى المفردات الافرنسية عبر البيريلية: مثل المشمش (برقوق) abricot الزعرور abricot الياسمين jasmin القطن coton الزعفران يدعى ويتساءل المرء فيا يتعلق بهدف في الاسبانية مصادنا الموارية عدد التعليم التعليم المائية المرتق ومستخرجاتها الماؤا لم تتغلب التعابير اللانينية كا هو شأنها في الثمرة ومستخرجاتها الماؤا لم تتغلب التعابير اللانينية كا هو شأنها في اللغة الفرنسية ما دامت زراعة الزيتون في اسبانيا لم تكن من ابتكار العرب وتدين اللغة الفرنسية المطريق الاسبانية الى العربية بعدد من اسماء الالوان المستقلة عن اسماء الازهار والفاكهة : ازرق azur من اسماء الازهار والفاكهة : ازرق azur الكلمة الاخيرة مصير جد غريب المائن الكلمة التي تقابلها في العربية الكلمة الاخيرة مصير جد غريب المائن الكلمة التي تقابلها في العربية الاسبانية قسعد جاءت على الارجح هي ايضاً من العبارة اللاتينية sigillatus .

ولممن نعلم أن اللون الشقائقي ، كان يعني في الاصل قماشًا من الحرير 'نقبل فن صناعته الى اسبانيا من العراق في القرن التاسع . وتشكاه اسماء الاقشة في الاندلس الاسلامية تكون كلها على حد سواء اسماء آسيوية ، فأما تكون عربية صرفة او مشتقة من الفارسية او تكون بالتالي على علاقة بالمدن الصناعية في الشرق -ميث ازدهرت صناعتها . وقد دخلت غالبية هذه الاسماء الى الاسبانية في العصور الوسطى . واذا كانت لم ثبق منها حتى الآن إلا نسبة صغيرة فسسا ذلك إلا لأن الأذواق قد تغيرت ولأن الاقمشة الحريرية القيمة التي كانت ذات شهرة فائقة في اوروبا منذ عشرة قرون قد تبدلت موضتها منسلة زمن طويل ، وحينذاك كانت مفردات زينة الرأس واللباس والأحذية كلها عربية ايضاً على وجسمه التقريب : وليس على المرء حتى يتأكد من صحة ذلك إلا أن يقلب الوثائق المحفوظة عن ذلك العصر وبخاصة عقود الزواج. فقد كانت ثياب السيدات المسيحية ثردان ، من قبل اعادة الفتح ومن بعد على حد سواء ، بأنواع غنية من الملابس ( المراقية ، إذ كان يقال احياناً التمابير المربية ذاتها : algubas اي الجبة ، adorras اي الدرة ، وهي الجبة المزررة ، allihafes أي اللحاف ، ريكني به معطف الفراء mobatanas أي الفراء المبطن وكان القياش المقصب البروكار يسدعي alvexi والنسيج الحريري الموشى الطراز altiraz . وكذلك فان المجوهرات كانت تحمل ، في اسمامًا ذاتها ، طابع التأثير العربي وأولية قرطبة او اشبيلية فيما يتملق بالموضة ، ومثل هذا كان شأن السجاد ، والصناديق والأقداح ، وقسم كانت تشكل في ذلك الوقت ، سواء في اسبانيا المسيحية أم في اسبانيا المسلمة ، عماد الاثاث في البيوتات الارستقراطية والطبقات الموسرة (٥٠٠ .

\* \* \*

يبدو انه لا داعي الى مزيد من التنبيه على الاهمية الاجتاعية المرتبطة بهذه الاستعارات جميعها ، وعلى أن جمعها وتصليقها يشهدان هما ذاتها على ما وراء فائدة هذه الظاهرة اللغوية , انها افضل جميع الونائق التاريخية التي غلكها ، تبرز الاشعاع الحضاري الحقيقي الذي سلطته اسبانيا العربية على اسبانيا المسيحية والبلاد الجاورة ، وعلى نحو مشابه لإشعاع صقلية العربية ثم صقلية العربية – النور ماندية ، سلطته على ايطاليا قبل عهد التريسنتو وانما بشكل اقوى وأبعد مدى . ان هذه الاستعارات هي اكثر الأدلة افصاحاً على سيادة الدولة الاموية الثقافية سيادة لا جدال فيها ، استطاعت ان تنعم بها في شمال شبه الجزيرة ، في هذه البلاد التي تقل جمالًا وخصبًا وحظوة في توزع الثروات الطبيعية عن الاندلس المنيسة . وبفضل هسذه الاستعارات ، يستطيع الخيال أن يستثير ، دون أن يقع في شراك الوهم ، صورة سيدات برغس Burgas او ليون Leon وهن يمطرن سفراء البلاط على أثر عودتهم من بعض المهام الرسمية ، بأسئلتهن متلهفات على معرفة انواع الاقمشة والألوان الدارجة ، وأنسجة البروكار الثقيلة ، والمبتكرات من الماج وأحجار الكهرباء السوداء وقذاني البلور المصقول ؛ التي كان تجار قرطية يعرضونها في أسواقهم (٥١) .

لم يصل اشعاع الثقافة الاندلسية على الاراضي المسيحية اقصى مدى

اندفاعه في القرن العاشر لكي يأ-فذ بالتلاشي بعد ذلك. فقد امتد ، على العكس حتى القرن الخمامس عشر باسطا خيوطه على جميع اجزاء شبه الجزيرة . ولم يفعل ملوك قشتالة شيئًا وكذلك ملوك ارغونا دون شك ، ليردونه عن بلادهم الخاصة ؟ بل شجعوا هذا الاشعاع ايضاً وذلك بأن تبنوا هم انفسهم وفي احتفالات بلاطاتهم شقى المبتكرات المستقاة من الحضارة المجاورة مباشرة. وأن قيام بعض عواهل اسبان بضرب عملات ذات وجهين عربي وقشتالي هو امر كثير الوقوع (٥٢) ولقد ذكر ان السيد Cid لم يبق جامداً ، لم يتأثر عفائ الحضارة الاسلامية الاندلسية عندما كان ، في اواخر حياته ، يسيطر على فلانسيا لا ينازعه في السيادة عليها احد ؟ فقد استعرب الى درجة لا بأس بهسا في حياة الامارة والمدنية التي قضاها اخيراً ، على أثر الغزوات المديدة التي وجهها طوال حياته لصالح بعض الأمراء المسلمين او ضد هؤلاء الأمراء انفسهم على حد سواء (٥٣) ولا تقل حالة فرديناند الثالث غرابة عن ذلك وكذا حالة الفونس العالم . وقد ابدى مسلم من مسلمي قرطبة ، استقر في طليطلة قبل هذا التاريخ بزمن طويل ، عجبه من مقابلة جرت له مع الكونت سانشو القشتالي المتوفي عام ١٠١٧ وهو يروي ذلك للمؤرخ ابن حيان : « عندما وصلنا الى خيمته وجدناه جالساً على دكة منجدة بالفرش تنجيداً كاملاً ، مرتدياً على الطريقة الاسلامية ؛ كان حاسر الرأس فقط (١٠٠٠ فكل اولئك الابطال الذين لم يعرفوا الكلل, في اعسادة فتح اسبانيا ، الذين كانوا يقاتلون من اجل وطنهم وعقيدتهم فاننا نراهم لا يقلون عن غيرهم اعجاباً بحضارة اعدائهم السياسيين التقليديين ؟ فقد كانوا يعترفون بكل ما كانت بلادم ذاتها تدين به الى ثقافة هؤلاء الاجانب ، الذين كانوا يبتغون اجلاءهم عن ارضهم .

حتى اننا فيما بعد نرى شارل كان الكبير يتمرد تمرداً بدون جدوى بالطبع ـ في وجه مشاريع تحويل جامع قرطبة المدهش الى كاتدرائية وقد كان يأمل في ان يراء سالماً كا هو .

على الرغم من ان فرنسا كانت في العصور الوسطى في عزلة عميقة بسبب من وضعها الجغرافي ، إلا أن هذا مع ذلك لم يحل دون معاناتها من بعض النواحي ، عاقبة تلك المؤثرات التي أثرتها حضارة الاسلام في الاندلس على المالك المسيحية في شمال اسبانيا. ذلك ان الحلة الصليبية الافرنسية التي استهدفت عام ٥٦٦ه ( ١٠٦٤ م ) المدنية الاسلامية الارغوانية برباسترو Barbastro ، كانت تضم في صفوفها ، فرسانًا ، بقيادة امير نورماندي ، من اغلب مقاطعات المملكة . فلما فاجأت المدينة وانتهت من نهبها ، عادت عبر جبال البيرينيه ومعها اعداد هائلة من الأسرى المسلمين. وليس ما يمنع هنا من الظن بأن هؤلاء الأسرى قد عماوا في المدن التي سيقوا اليها قبل ان يذوبوا في جمهور السكان ، على نشر المعرفة ، حولهم يبعض الفنوت. والاساليب التي لم تكن قد خطرت ببال اسيادهم بعد. وقسد رأينا بأن غالبية الكلمات المشتقة من العربية في اللغة الافرنسية قد دخلت اليهاعن طريتي الاسبانية . ومن المحتمل أن يكون هذا هو شأن كثير من المؤثرات التي قدرت فرنسا على تقبلها من الاسلام قبل زمن الحملات الصليبية الى الشرق او حتى أثناء هذه الحملات. ولم نحدد حتى الآن تحديداً كافياً دور الاستعارات المباشرة او غير المباشرة التي كانت فرنسا العصور الوسطى تدين بها للاندلس الاسلامية . وهي استعارات نكتشف أثرها ، حتى بدون ان نتكل عن الحبج الشهير الى كاتدرائية سانياغو . Saint - Jacques - de Compostelle ابتداء من القرن الحادي عشر وذلك عندما اخذ ذهاب

رهبان الكلونيزيين Clanisiens والسترسيين Cisterciens وإيابهم المتواتر بين الديرتهم وبين طليطة يزيد ايضاً في تسهيل التبادل الثقافي بين البلدين.

\* \* \*

لم تكن المؤثرات الفنية ، بين هذه المؤثرات المختلفة التي تلقتها اسبانيا وفرنسا في ذلك العصر ، أقلها جدارة بالاعتبار ، ولقد أقام على وجودها الدليل ، اليوم ، اميل مال Emile Mâle في شرح نيتر نتيجية دراسات مستفيضة تولاها عن كل ناحية من نواحي جبال البيريليه ، ونتج عن هذه التحريات ان الفن الروماني في العصر الوسيط الأعلى مدين لفن ما قبل القرن الثاني عشر في اسبانيا الاسلامية بسلسلة كاملة من الاستمارات 'تظهر مواضيع الزخرفة في داخل الابنية وخارجها اكثر مما تظهر التلسيق في فن البناء عمناه الصحيح . وهذا التأثير الفن الاسباني – المغربي لم يكن – بلا شك بهمناه الصحيح . وهذا التأثير الفن الاسباني – المغربي لم يكن – بلا شك بمو الوحيد الذي لعب دوراً في الفن المسيحي في رومانيا الغربية قبل هو الوحيد الذي لعب دوراً في الفن المسيحي في رومانيا الغربية قبل تفتح الاسلوب القوطي او الأوجيفالي Ogival ؟ وقسيد رافقته مجلوبات لومباردية وفرنجية وحتى شرقية وبصورة خياصة في كاتالونيا . ولم يقلل ذلك من حدته ولا من قمته .

لقد تطورت الفنون الوسيطة ، التي كانت تسهل في اغلب الاحيان تلك العلاقات على ارض شبه الجزيرة نفسها : فهي مجسب الامكنة ، والعصور واصل اصحاب الآثار يطلق تارة اسم الفن المغربي وطوراً الفن الموديجر Modéjar ، وأقدمها هو الفن المغربي وقد ظهر في اسبانيا المسيحية منذ بداية القرن التاسع عشر نكي يقيم فيها بصورة نهائية تقريباً ، مكان

ذلك الفن ، فنا اكثر عراقة في القديم ، يسمى احياناً : الفن الاستوري Asturien وهو فن مشبع كله بالتراث الفيزيقوطي الذي تأثر قبل ذلك تأثراً لا بأس به في المشرق . لقد درس السيد قوميز مورينو M. Comez تأثراً لا بأس به في المشرق . لقد درس السيد قوميز مورينو Moreno (\*\*) تسلك الكنائس التي أقامها النصارى الخاضعين لحكم عرب المفرب ، في قشتالة وليون وغاليسيا ، دراسة مستفيضة في عصري الامارة والخلافة الامويتين في الاندلس فوجد أنهسا تتميز بصورة دائمة بالعقود (القباب) التي ترتفع فوق أقواس على شكل حذوة الحصان .

فعن طريق فن المسيحيين الخاضعين لحكم عرب المغرب او عن طريق فن قرطبة في عصر الخلافة مباشرة اقتبس الفن الروماني بلا ريب جزئيات عديدة لتزيين كنائس هذا الفن: فان استعال الد Modillon وهي طريقة في تزيين ( الاعمدة ) نحتا والقوس المتجاوز والقبة المضلعة يظهر جوهر هذه الذكريات وقد عكف السيد ايلي لامبيرت ، في دراسة له ، على تحديد تلك المعلاقات فوجد نفسه مساقا الى تقرير الحقيقة التاليئة (٢٠) وهي و ان مهندسي البناء والمزخرفين المسيحيين ، في فرنسا واسبانيا ، قسد اقتبسوا بالتأكيد في عصر الفن الروماني ، عسداً وافراً من خيرة اشكال فن بالسلام الاسباني – المغربي ؛ إلا انهم كانوا دائماً يقلدون تلك الاشكال في اوسع بجسال من الحرية أي بمعني آخر كانوا يبدلون فيها بروحية تختلف الوسع بحسال من الحرية أي بمعني آخر كانوا يبدلون فيها بروحية تختلف غام الاختلاف عن الروحية التي ألهمت في ابداع نماذجها » .

الجليلة والصنائع العسكرية والاعمال ذأت النفع العمام كالجسور والأقنيسة المائية المعلقة ، التي يرجع تاريخ انشائهاً في اسبانيا الى العصور الوسطى ويظهر تأثير الاسلام في اسبانيا كذلك ، بصورة لا تقل عمقاً ؛ في تطور الفنون الصغرى ، سواء أكان ذلك في صنع العاج كما يكن ان يشاهد على الصناديق الاسلامية الصغيرة ، او من صنع الرعمايا المسيحيين في مصانع كونكا Cuenca وقشتالة ام في المصنوعات الذهبية والزجاجية والخزفية الشهرة المعدنية ، تعمل في ملاقا ومنيزيا بالقرب من فالانسيا حتى الى ما بعد اعادة الفتح. وبعد اعادة الفتح كذلك بقى المرء يرى معامل الاسلحة مصدر اشتقاق كلمة كندرجي في اللغسة الفرنسية Cordonnier كما هو معروف. ان الكؤوس المقدسة والصلبان وتيجان قشتالة الملكية وملابس الابهة الرهبانية التي كان كثير من خزائن الاسبان المقدسة Cacristies مَا يِزال يُحتفظ بها ايضاً حتى وقت قريب تزدان في اغلب الاحيسان بنقوش تمت بصلة مباشرة للفن الاسباني - المغربي وأحياناً تزدان بنقوش عربية حيث يكننا بعد التدقيق ان نتبين آيات قرآنية محرفة بسبب من تتابع الناسخين.

## \* \* \*

ومن الممكن ايضاً اثبات هذا التداخل بين الاسلام والمسيحية في الغرب الوسيط ، على نحو اكثر جلاء ، في عبال الفكر . وسنرى كذلك ان الثقافة العربية الاندلسية هنا لم يكن لها اقل دور تقوم به . ولكن قبل هسذا

يجب البحث الي أي حد استطاعت هذه الثقافة نفسها ان تجني وتستكل طوال عصور ازدهارها ناحية ما من الميراث الذي خلفته لاوربا الحضارة اليونانية - الرومانية عن طريق الغزوات الألمانية. وعلينا ألا 'نخفي عن بالنا بأن المسألة التي يصعب حلما تكن ها هنا . واذا خيل الينا وجود تأثير ما فاننا سوف لا نستطيع ايضاً تقديم الدليل المادي الذي لا يقبل الجدل. وليس ذلك سوى اختلاط هذا الادب الاسباني الذي كنا نراه خاصة حتى ذلك الرقت خاضعاً لسلطة المشرق الاسلامي ، اختلاطاً طويلاً ينتهي به الى الالمام الدقيق بضرب من التخصص الفكري ومن المحتمل ألا يكون هذا التخصص قد حدث كظاهرة عفوية فحسب. فان صفحات من كتاب الناثر ومقاطع من شعر الشعراء تفضع في معرض هذا الكلام نبرة خاصة لم نكن قد ألفناها في دراستنا للأدب العربي في المشرق. والقول: د بأن الادب الاسباني - الاسلامي في القرن الحادي عشر يتبدى لنا في شعره كأنه خليط عجيب من القديم والحديث ، من الكلاسيكية والرومنطيقية ، من الشهوانية والصوفية وبالتالي من الوثنية والمسيحية (٥٧) ، مو قول يدهب في الجازفة الى حد بعيد مع ذلك بالقياس الى ما بلغه في نهاية المطاف ، .

وهنالك حالة ، وان كانت اجدر بحالة عالم اللاهوت ، الفيلسوف منها بالكاتب الناشر ، إلا انها نموذجية بين جميع الحالات , انها حالة ابن حزم الشهير الذي تزدد اسمه من قبل مراراً عديدة فيا تقدم . همذه الشخصية التي جاءت الى الوجود تماماً في ختام القرن العاشر هي النموذج الكامل للعربي الاندلسي ، الارستقراطي ، المالم ، الذي يمت الأواخر عصر الحلافة . المالم والده عصامياً وقصد تخلى عن منزله بجوار مدينة هويلفه Huelva

ليؤم قرطبة وينخرط في سلك الادارة الاموية ويظل يتنقل في مراتبها إلى أن ينتهي وزيراً للمنصور. فقد نشأ أبن حزم في هذا الوسط المتألق بنوي المناصب الرفيعة في البلاط ، وشرع في تثقيف نفسه تثقيفاً كلاسيكياً ثم أكله. وبعد ذلك اندفع في معترك السياسة ، وسط العاصفة التي ستطيح ببناء الخلافة ؛ وبقى وفياً للأمراء الأمويين الذين قضوا نحبهم واحداً ثاو الآخر على نحو غامض , وبعد قليل عزف عن الاضطلاع بأدني دور فعال في الدولة وما جاء عام ١٠٢٤ - وكان قد بلغ تمام الثلاثين من عمره -حتى انصرف نهائياً إلى الحيساة العلمية والجدل لينأفح ، بضراوة لم تعرف الكلل حتى نهاية حياته ، اتجاهات الفقهاء المالكيين الجامدة . وهكذا الحذ يعد عندئذ آثاره الرئيسية في الفلسفة والحقوق والفقه ويأتي في مقدمتها كتابه في تاريخ مختلف المذاهب الدينية في الاسلام ، كتاب الفصال في الملل والنحل: فهو نقد عنيف لمذاهب بعض من بني دينه. ، كالأشعريين كما انه لم يوفر فيه ايضاً عقائد الاديان المنزلة الاخرى مثل اليهودية والنصرانية . وفي جميع هذه الفروع كان انتاجه خصباً جداً ولكنه انتاج النضج وقد الف ، وهو ما يزال يافعاً ، بحثاً صنيراً لا تقدر قيمته بثمن هو و طوق الحمامة في الالفة والالاف ، وهو من نواح عندة يمتبر أكثر الآثار تمييزاً وأصدقها تصوبراً للثقافة العربية الاندلسية .

يتخلل هذا الأثر ، وهو من ثمرات الشباب ، ذكريات المؤلف في فترة المراهقة العابثة . إلا أن يبدو كأنما هو تحليل حقيقي المهوى المدله من خلال اكثر ظواهره تواتراً ونتائجه الطارئه كالافتراق والوحدة وسلوان المحبوب . والذي لفت النظر الى وجوده هو دوزي ثم جاء بتروف وآسين ونيكل فدرسوه بأناة واحداً بعد الآخر إلا انهم توصلوا الى نتائج غير

منفقة في اغلب الاحيان . فان السيد ميكيل آسين ، بصورة خاصة دمه ينقض نقضاً تاماً رأي دوزي الذي يرى في هذا الأو لابن حزم حصيلة اصل وثربية غير عربية قبل كل شيء . فانه في نظر هذا المؤرخ الشهادة على خصائص وراثية اسبانية وبدرن شك مسيحية . ولكن عالم مدريد الاكاديمي لم يتهيب ، تساندة البراهين ، من ان ينكر هسندا الزعم حول السفة الاسبانية الحاصة لد وطوق الحاحة ، ولا شك في انه على حق . فالحب الافلاطوني كا حلله ابن حزم على ان فيه من الرقمة بقدر ما فيه من الكياسة من المحتمل ان يكون قد سام ، من مقره في اسبانيا ، عن قرب او عن بعد في تطور الحب و المؤانس ، مقره في اسبانيا ، عن قرب او عن بعد في تطور الحب و المؤانس ، متكرات الاندلس . فلقد كانت بقيسة العالم الاسلامي تعرفه منذ المصر الذي اشتهر فيه المشرق ، على الأقل ، بوجود تيار من الأخلاقية الاجتاعية وبوجود الميل الى التصوف ومارسة حياة النسك . وان اكثر الحوادث الواردة في كتيب ابن حزم ، تمبيرا ، تجد نظائر لها في نفس الزمن ومن قبل ذلك ايضاً في الآداب تمبيرا ، تجد نظائر لها في نفس الزمن ومن قبل ذلك ايضاً في الآداب تمبيرا ، تجد نظائر لها في نفس الزمن ومن قبل ذلك ايضاً في الآداب العربية في المشرق ،

ويجب ؛ على كل حال ؛ ان نضيف بأن من بين ثلث الحوادث ما عرف ابن حزم ، وهو القنان فيا يكتب ؛ كيف يضفي عليه جواً حزينا ، اخاذاً حقاً . وفي مجمته هسذا عن الحب صفحة كثيراً ما ردد ذكرها لأنها قبلغ حداً رفيعاً في تعيين نوع الحياة في قرطبة في القرن الحادي عشر وتهيء للخيال دونا شطط ان يستميد كنف ذلك المجتمع المرهف الذي كانت النعومة تتغلب فيه ؛ على نحو طبيعي ، على خشونة اللذات الجسدية . ثلك همي القصة الممتعة عن الجارية الشابة : خاوة وقسد دنا منها ذات يوم ؛

الشاعر القرطبي الرمادي وي حديقة قرب الوادي الكبير وبعد مجاذبة قصيرة في الحديث ارادت فيه الجهولة ذكر اسمها للرجل الانيق الذي يخاطبها عم نسمعها وهي تتخلص بمهارة وبرقة لا نظير لها من الجواب على طلبه موعداً للقاء في المكن ألا نعثر في جميع الانتاج الاسباني على قصيدة قسد بلغت في الرقة الإنسانية شأن بعض جمل تلك الصفحة القصيرة (٥٩) واننا للشوهها اذا اعتزمنا ترجمتها وهي صفحة جديرة بأن يفسح لها مكان في جميع المنتخبات من بين امهات الآثار في اللغية العربية .

\* \* \*

ما من شيء 'يبيح الأمل في اكتشاف الانتهاج الفكري الوسيط المجهول حتى الآن والذي سيمكنه ان 'يظهر امارات تأثير آداب اسبانيا المسيحية على اكثر الآثار شهرة في العصر الأندلسي الكلاسيكي . وسوف لا يأخذ هذا التأثير بالظهور حقا إلا في وقت متأخر جداً . فانه يظهر في العصور الاخيرة من تاريخ الاسلام الاسباني عندما تصبح التبادلات الثقافية ايضا تجد مزيداً من التسهيلات بسبب من تقدم حركة اعدة الفتح في الاستيلاء . إلا انه يكون من عدم الانصاف ان لا نشر الى الدور الذي قامت به الجاعات اليهودية في تلك العلاقات في شبه الجزيرة سواء فيا يتعلق منها بهذا العصر ام بالعصر الذي سبقه . ان ذكر من مثلهم في ذلسك يثبت بأنه غير منفصل عن دراسة الخضارة الاسبانية للاسلامية حتى وان كانت موجزة العدادة الخضارة التي اسهم فيها أهل الذمة وكانوا من أبطالها احماناً .

كانت توجد دوماً ، ابان العصور الوسطى طائفة من السكان اليهود ، عددها لا بأس به تقطن مدن اسبانيا الاسلامية ومدنها المسيحية على حد سواء وكانت أحوالها مزدهرة وبخاصة في ارض الاسلام ؛ على شيء كبير من التنظيم ، تتوارث حب الدرس (٢٠٠ وكان العاماء الذين أكسبوها هذه الشهرة ، سيشكلون جمهرة غفيرة : فهم ، في الغالب ، اصحاب التامود الذين يسلكون طرقاً مشابهـة للطرق التي بسلكها الفقهاء المسامون في البلاد ، وأطباء كذلك وتراجمة عرفوا بخاصة بالقيام بدور الترجمة بسبب من اتقانهم ، في ذات الوقت ، للعبرية والعربية والقشتالية وأحياناً ايضاً للاتينية واليونانية . وقد استمر عدد كبير من بين هؤلاء العلماء اليهود على شهرته مثل هاسداي بن شابروت الذي صار سفيراً ووزيراً للخليفة عبد الرحمن الثالث وسليان من غابيرول ، افيسيبرون Avicebron العصور الوسطى ؛ الذي جدد الشعر العبراني وألف في العربية بحثًا فلسفيًا مشبعًا كله بالنظرية الافلاطونية - الحديثة ، بعنوان و ينبوع الحياة ، وما من احد يجهل اسم ابن ميمون Maimonide : فهو ايضاً استعمل اللغة العربية ليضع كتابه و دليل التائهين ۽ وقد حارل فيه ، بعد ابن حزم وابن رشد وقبل القديس توما الاكويني ، أن يوفق بين الايمان والعقل. أما التراجمة فانهم ، وإن كانت شهرتهم قد خف تألقها ؛ فاربحا ساهموا ايضاً مساهمة اكثر فمالية في الجهد الفكري الاسباني الكبير ، في آخر فترة من فترات المصور الوسطى . وقد قدم اليهود الى ملك قشتالة العالم الفونس العاشر اغلب عمال الفريق الذي شكله في القرن الثالث عشر هذا الأمير الاسباني المستنير الذي يبدو أن ما من مظهر من مظاهر التأمل الفكري إلا وكان يشير اهتمامه ؛ وكان ذلك قبل ان ينتقل مركز الثقافة العبرية من جنوب شبه الجزيرة ووسطها الى قاطالونيا وبروفانسيا .

ففي العصر الذي كان يحكم فيه هذا الملك اصبح جهسد حركة أعادة الفتح Reconquête يوشك تقريباً ان يشرف على النهاية ولكن اسبانيا الق أعيد فتحها مسا تزال مستعربة الى حد بعيد . وأخذ الفونس العاشر يتشكك بالفائدة التي يجنيها من الحسالة الراهنة ، التي يجب ان تتبدل بالضرورة على مر السنين . لذلك فانه عمل على القيام ، تحت رعايت ، بمشروع ضخم للترجمة والاقتباس الى اللغة القشتالية من تركة الثقيافة العربية التي اورثتها للبلاد. وبثقة تعاون في هذا العمل مسلمون ومسيعيون ويهود بصورة خاصة . وكان ذلك العصر هو الزمن الذي احدث فيسه هذا الامير نفسه معهد الدراسات اللاتينية - العربية وقد اسس في عام ١٢٥٤ في اشبيلية ونال حماية البابا ببراءة موقعة عام ١٢٦٠ من اسكندر الرابع , وعمل فريق التواجمة بصورة خاصة في طليطلة التي كانت قسه اصبحت مسيحية منسلة قرابة قرنين . واندفع في تدوين ضخم للوقائع العامة من وجهة نظر تاريخية ، تحت رقابة الفونس العساشر المباشرة ، وقد استخدمت في ذلك المصادر العربية القديمة ؟ ومن الناحية الادبية فقد باشر بمؤلفات ذات شهرة شعبية مثل التاريخ الشرقي لكليلة ودمنة. وعلى كل ما عداه كان في نطاق العلوم الرياضية والطب وبصورة خاصة في علم الفلك ان و حريات المرفية ، Libras del saber الشهيرة هي اكثر الامور التي ساهمت في صيت هذه المدرسة التي يشار اليها احياناً باسم حاميها : المدرسة الالفونسية .

وكان لمبادهة الفونس العالم انها استعجلت ايضاً مسعى سبق ان بوشر به منذ زمن طويل ، يدرك كل مداه عندما يدرس تأثير الثقافة العربية الاندلسية على مؤلفات اوربا الغربية التي تلي ذلك الزمن وبخاصة على

التآليف الفلسفية . وسيكون من الاسهاب الطويل ان نتتبع علائم هذا التأثير الخاص الذي اشتهر فيا اطلق عليه اسم و الصوفية المسيحية ، في واحد مثل رامون لول Ramon Lull ، وهو على مسا يظهر تتلمذ مباشرة على النظرية الصوفية لهي الدين بن العربي الاسباني . ولم يعد احد يجهل ، من جهة اخرى ان مسألة هذا التأثير قد كانت موضع مناقشات حامية الوطيس في هسذه السنوات الأخيرة بعد ان قدم السيد ميكيل حامية الوطيس في هسذه العنوات الأخيرة بعد ان قدم السيد ميكيل اسين Miguel Asin الى اهل العلم نتيجة ملاحظاته الثقافية المتعلقة بعلم أثر الانسان المسلم eschatologie في الكوميديا الإلهية Comédie Divine

ان مدرسة كاملة من الرومانسيين de romanistos ، وعلى رأسها السيد ر . منيندس R.Mnéndez تعسارض اليوم النظرية البروفنسالية السيد ر . منيندس Provengaliste عن منابع شعر التروبادور : انها في الواقع تربط هده المنابع بالشعر العربي العامي في اسبانيا وعلى الخصوص بالزجل . فالقضية معقدة ، عسيرة الحل حتى لو أننا جعلنا على خط متواز استعال المقطع الايقساعي الموجود في كل من هذين النوعين من الشعر ، المتجاورين في الظاهر ، ثم فسرنا اسقاط اللازمة في مؤلفات التروبادور الاكويتانين بعدم فائدتها في شعر البلاط حيث لا جدوى من ترداد الجوقة لها . فان هذه المسألة ستستنفد ايضا من جميع الوجوه عبراً غزيراً . اما في الوقت الحاضر فمن الجائز على الأكثر ان نسوق قيام علاقات على مر الزمن بلا ربب بين هذه الجهة وتلك . فما هي الكيفيات الخاصة لهذا التبادل ؟ ربب بين هذه الجهة وتلك . فما هي الكيفيات الخاصة لهذا التبادل ؟ بجموعة الأناشيد العامية الاسبانية المغربيسة ، الشهيرة باسم رومانسيرو بجموعة الأناشيد العامية الاسبانية المغربيسة ، الشهيرة باسم رومانسيرو Romanocro وهي التي كانت مملكة غرناطة في القرن الخسامس عشر ،

والحراء على وجه الخصوص مسرحاً لها ، فانه ما من شيء يبرهن على انها كانت مجرد نقل الى ان نستطيع العثور على ما يقابلها . تلك هي ، مع ذلك آخر انعكاس من الثقافة الاندلسية سيعمل على اطالة وميضها من خلال هسده القصائد بينا كان الاسلام يهاجر من شبه الجزيرة : ولا يختلف مصدر الالهام فيها عن مصادره في الاشعار الزجلية التي ما زالت تصاغ حتى الآن في فاس او في الرباط حيث احتفظ الذين يحترفون الغناء مجوهر الحكايات العربية الغرناطية سالماً منه اواخر العصور الوسطى ، حتى بدون ان يدركوا احياناً معاني كلماتها .

#### \* \* \*

لنضع حداً لهذه الاعتبارات ، فقد بجدها البعض صورية الى حسد بعيد تعبر عن علاقات الأمور ووظائفها ؟ إلا أنه ما من احد يستطيع ان يعيب عليها انها لم تكن موضوعية على نحو دقيق . وهدا هو ولا شك اهم ما ينبغي في نظرة عامة حيث حاولنا ان نضع الحضارة العربية الاسبانية في موضعها الحقيقي ، في اطار الحضارة المشتركة بين جميع ارض الاسلام بقدر ما حاولنا ذلك في اطار الحضارة الوسطية لأوربا الغربية . ونعتقد اننا برهنا بما يكفي من الدقة كيف ان الثقافة الاندلسية اخذت من جهة تشعر شيئاً فشيئاً بمنعتها وشخصيتها وان كانت بحسب النسب تتعلق بحضارة المشرق التي تلهمها . ثم عرفت من حبهة اخرى ، في زمن هو اقرب الينا ، كيف تفرض نفسها الى حد كاف ، خارج الحدود الاسلامية فتبعث في هذه الأمكنة بعض المنظمات والهيئات خارج الحدود الاسلامية فتبعث في هذه الأمكنة بعض المنظمات والهيئات الاجتاعية شبيهة بما عندها ، ولكي تؤثر على نحو خاص على تطور الفكر

والمعرفة الاوربية في عصور ما قبل النهضة في ظروف ليس من اليسر ابداً أن نحددها .

إلا أن هناك سؤالاً يطرح نفسه ايضاً لا معدى لنا منه . في هو نصيب حضارة عرب اسبانيا ، الذي يظهر من خسلال ذلك في الارث الذي حصلت عليه شبه الجزيرة الايبيرية من ماضيها السحيق . اما ان تكون الاندلس قيد اسلمت الى شبه الجزيرة تركة ، فهذا امر لا يثير بالتأكيد اي شك ، فهل كانت مفيدة في مجملها ام شؤماً ؟ ذلك هو كا نقدر الموضوع الذي يهيمن منذ سنوات على معركة تجري بحميا واحيانا حتى بتهجم ، وليست تحتدم فقط من جانب واحد من جبال البيرينيه واننا لا نلج هدذا الموضوع هنا إلا حدرين ودون تحزب . لا سيا في فترة ، كانت فيها اسبانيا تجتاز اكثر الساعات فاجعة في تاريخها القومي كله إذ أن بربر افريقيا عادوا مرة ثانية الى عبور المضيق اليها ، دفاعاً مع احد المعسكرين ضد الآخر ، عن حركة صوفية اجتاعية ليس ما يمنعنا من التخمين بأنها من المحتمل ألا تكترث لهم .

ويجب ان نبادر في الحال الى استبعاد بعض الإثباتات لأنها نفسها تستحق ذلك اذ انها لا تعتمد فيا تزعم على مستندات خالية الغرض داغًا لا سيا وان لهجتها الخشنة ، الحاقدة ، معاً ، تجعلها في محل شبهة الى حد بعيد منذ البداية . وهي تصدر من ناحية اخرى عن كتاب ليسوا من الاسبان كا انهم ليسوا مؤرخين او مختصين باسبانيا وأكثر من هذا كله فانهم غير مختصين بالاسلام . فانهم بلةون على المسلمين تبعة « اجداب » اسبانيا و « اخلائها » من السكان وانهم جعاوها « صحراء مثل افريقيا الشمالية » ويقسم المرء لدى قراءته ما كتبوا على انهم لم يسمعوا أبداً

خرير نوافير الماء في قصر الحمراء ولم يستنشقوا ابدأ المبير الرقيق ، المعطر في الحكر المبيلية . وهم يرون ، وانا انقل هنا حرفياً رأيهم ، بأنه « أقل ما يمكن ان يقال هو ان السيطرة الاسلامية كانت مصاباً جسيماً حسل على اسبانيا ، .

فيا من احد مثقف في أسبانيا البوم يجرؤ على ان يكون حكماً مفرطاً في المبالغة الى هذا الحد ولئن كانت قد حدثت ردة فعل في شبه الجزيرة الايبيرية ضد اتجساه سافج يوازن في البلاد نفسها في العصور الوسطى بين اسبانيا مسلمة ، مثقفة وبين اسبانيا مسيحية كانت قابعة في الهمجية ، فذلك امر طبيعي جداً ومعقول ايضاً . ولكن اسبانيا حلى الأقسل اسبانيا قبل عام ١٩٣٦ - قد عرفت ان تعيد الى اسلام الاندلس ألقابه في مراتب الشرف وادعت وهي مرفوعة الرأس علنا بانه يعتبر زهرة في تراثها التاريخي والفكري . ولم تأنف من الاحتفال بزهو بمرور الف على تأسيس الحلافة الاسلامية في قرطبة ، ومن احياء ذكرى العالم اليهودي عام على تأسيس الحلافة الاسلامية في قرطبة ، ومن احياء ذكرى العالم اليهودي الاسباني ابن ميمون بعد ذلك بعدة سنوات . وحرصت ، بدون تصنع > على ألا تقع في النفخيم والمبالغة ، وعلى ألا تهمل لحساب مفاخرها الاسلامية ، وبدون ان تمكم بشراسة ، فانها احيانا أيضاً قد طفقت تفكر بما يعترضها وبدون ان تمكم بشراسة ، فانها احيانا أيضاً قد طفقت تفكر بما يعترضها من تركة الاسلام ، وهي ما تزال حية ، التي حولها اليها . وما من أحد يستطيع الامتناع من اقتفاء أوها على هذا الصعيد .

ان حركة اعادة الفتح التي شرع بها باسم مثالية سياسية وديلية قد هيمنت من على على كل تاريخ شبه الجزيرة الوسيط. انه عمل أناة بطيئة وارادة مصممة ، صلبة وهو بمثابرت وبالجهد الساحق الذي اقتضاه مدة

غانية قرون ، يستدعي الاعجاب والاحترام . واذا كان هذا العمل الاساس عندئذ لم يبعد اسبانيا ابداً عن القيام بجميع مهامها الأخرى فانه مع تلك الحركة عمل على تأخيرها عن انجازها . وقد رسمت تلك الحركة للمالك المسيحية الايبيرية المختلفة القيام بجمة الحراس الأماميين اليقظين دوما . وأوضحت لها بالتالي ان هذا الجهد لن يكلل بالنجاح إلا بثمن وحدة سياسية تجمع في ظل تاج واحد ارغونا وقشتالة . وقد حفظت في نفوس أبطالها في جميع العصور ، روحا محاربة ، عنيفة أحيانا ، وحساسية دينية متوحشة . وقد رأت الكتلة الايبيرية نفسها ، طوال متابعتها لإعادة الفتح مشطورة الى شطرين ، وقد توقفت دفعة واحدة ، نهضة اقتصادية متكاملة مسطورة الى شطرين ، وقد توقفت دفعة واحدة ، نهضة اقتصادية متكاملة بجملها ، مطلقة العنان لقيام دولتين اسبانيتين ، تمور كل واحددة متها بطفرات داخلية إلا انها لم تتجاهل احداها الأخرى عن تعمد .

ومن المكن ان اسبانيا المسيحية لم تشعر عندما تمت حركة اعادة الفتح ، شعوراً على مقدار كاف من الرضوح بما اصابها بالقياس الى امم اوروبا الأخرى من التأخر والتزعزع ، بسبب من كفاحها طيلة اجيال في سبيل وحدتها القومية . وعندما اخدتها النشوة قليلا ، ربحا نتيجة لسلسلة من الفرص المفيدة مثل : احكتشاف اميركا واستغلالها ، تفوق عسكري بفضل تدرب طويل على فن الحرب واتحادها مع المانيا عندما اصبح احد آل الهابسبورغ وريثاً للملوك – الكاثوليك – فانها قد اسلست قيادها للانسياق نحو سياسة خارجية متهورة فلم تخرج منها إلا وهي منهكة القوى .

ولكن هل يعزى حقاً هذا الاستنزاف لقواها قبل الأوان الى الاسلام الاسباني ؟ نعم بلا شك في الحدود التي فرض فيها الاسلام على اسبانيا

سبيلاً تسلكه ولا تستطيع الحياد عنه حتى القرن الخامس عشر فاستنضب كل فاعليتها وجميع طاقاتها. ولكن ، مع ذلك كلا على وجه التأكيد في الحدود التي ساعدها فيها الاسلام وذلك بأن نفخ فيها ثقافة متلائمة مع عبقريتها الخياصة وبأن تتبع السبل التي سبق لامم اوربا الغربية الأخرى أن التزمت السير عليها فقادتها مثل هيذه الامم نحو عصر النهضة.

كان المالج السياسي الاسباني السيد Cl. Sanchez - Albornoz رئيساً لجامعة مدريد فسفيراً لبلاده ثم وزيراً لشؤونها الخارجية ، إلا أنه كان ويبقى ، قبل كل شيء ، مؤرخا على مستوى عالى . ولقد تأمل طويلاً في مأساة اسبانيا الحديثة الاخلاقية ، هذه المأساة التي استطالت وما تزال تستطيل ايضاً. وعندما يتساءل عما أذا كان وطنه ، الذي جعلته مهمته في أن يكون يقظا ضد الاسلام ؛ يضطرب في مصيره اضطرابا عميةا ، ما يزال اليوم كذلك ، مصاباً بنقص اصلي ، ؛ يصرخ بكل جوارحه والحق كله معه . فهو يأمل فقط في أن يرى اسبانيا ﴿ تَنْفُضُ غَبِــار ماض ما يزال يثقل روحها ، . إلا أنه يعرف ايضاً ، اكثر من أي شخص آخر ، كيف اشرق الاسلام على هذه البلاد وماذا كان تراثه الرئيسي فيها : تأثير عميق على الفكر الاسباني لا يمكن انكاره . وختاماً لنترك له الكلام ونردد معه كلمة ، كلمة هذا الاعتراف المؤثر ، العفوي (٩٤) و المسألة اليوم ليست مسألة ظلمات العصور الوسطى » ولكن علينـــا أن نرى مقابل اوربا التي تنمو في التعاسة والانحطاط ، حضارة اسبانيا المسلمة ، الرائعة . فان اساتذة الدراسات العربيسة (١٥٠ يفتحون لنا كل مرة آفاقاً جديدة عن مدى تألق هذه الثقافة الاسبانية المغربية وعملها. فقد ادعوا ان لها مقاماً حاسماً في تكوين الفلسفة والعلم والشعر وجميع ثقافة اوربا المسيحية . وبرهنوا على ان تأثيرها قد بلغ حق ذرى الفكر الوسيط . بلغ القديس ترماس ودانتي . كثيرون ولا شك ، في كل ناحية من ناحيتي جبال البيرينية والبحر الابيض المتوسط الذين ينفرون حتى الآن من الإقرار لها بهذا التفوق وذلك الدور الموجه . ومع ذلك فان براهين وافية للغاية تؤكد ذلك منذ الآن ومن يرم الى يوم تنبجس اخرى جديدة وقد انقضت عدة قرون قبل ان تممل النهضة من جديد على تفجير ينابيع ، كادت تنضب ، كان نهر الحضارة الذي ينهمر في قرطبة يحفظ جوهر الفكر القديم وينقله الى العالم الجديد ،





,

# الفَصِه الرابيع

جَكُولِ لِنَّنَائِ َ بَحَدُولِ لِنَّنَائِ َ بَحَدُولِ لِنَّنَائِ َ فَالْكُثْرِي السياسي والأجتماعي والشقاني والأثري للأندلس. ٧١٠ - ١٦٠٩

ان التاريخ الهجري قد ورد بين قوسين وهو لا يلكر عندما لا يكون الحادث المقابل مذكوراً من قبل المصادر العربية

### تواريخ تتعلق بالتاريخ السياسي

- ٩١٠ (٩١) الاعتراف بطريف في اسبانيا.
  - ٧١١ (٩٢) حملة طارق بن زياد .
- ۲۱۲ (۹۳) عبور موسى بن نصير الى اسبانيا.
- ٧١٣ (٩٤) توقيع معاهدة بين تيودومير وبين عبد العزيز بن موسى ابن نصير .
- ٧١٨ ثورة بيلاج Pelage في منطقة الاستوريين Asturies وهو تاريخ محتمل لممركة كوفا دونقا.
  - ۱۱۱) ورة Munusa في شمال اسبانيا .
    - ٧٣١ (١١٣) ولادة عبد الرحمن الاول.
  - ٧٣٢ (١١٤) المعركة المساة بمركة بواتيه (بلاط الشهداء).
    - ٧٤١ (١٢٣) ثورة عامة يقوم بها بربر اسبانيا .
    - ٧٤٢ (١٢٥) توطين جند بلج من السوريين في اسبانيا .
    - ه مع (١٣٨) إنجار عبد الرحن الأول الى Almunacar .
      - ٧٥٦ (١٣٨) بداية امارة عبد الرحمن الاول.

٧٥٩ (١٤٢) تنفيذ حكم الموت بيوسف الفهري والصوميل.

٧٧٧ يلتقي حاكم سرقسطه المسلم بشارلمان في بادربورن Paderborn .

٧٧٨ (١٦٢) حصار سرقسطه من قبل شارلمان .

معركة رونسفو Roncevaux .



## تواريخ تتعلق بالتاريخ الاجتاعي والثقافي والأثري

٧١٩ (١٠٠) قرطبة تصبح مقراً السمح بن مالك .

اعبان من افريقيا يأتون فيستقرون في اسبانيا .

موت Hanash as - San'ani موت

٧٤٢ (١٢٥) جنوب اسبانيا يصبح مرة ثانية مشرقياً

١٥١ – ٧٥٣ ( ١٣٤ – ١٣٦ ) مجاعة في اسبانيا . عودة جزء من السكان البرس الى المفرب .

٧٧٩ (١٦٢) تخريب جزئي لجسر قرطبة .

٨٨٨ (١٧٢) موت عبد الرحمن الاول وارتقاء هشام الاول.

المناداة بادريس الاول في واليلا Walila [ في ( مقاطمة فولوبيليس الرومانية ) بالقرب من مكناس حالياً ] (١).

٧٩٣ (١٧٧) مات ادريس الاول مسموماً .

٨١٧ (٢٠٢) مسألة والضاحية ، في قرطبة .

٨٢٢ (٢٠٦) موت الحكم الاول وارتقاء عبد الرحمن الثاني .

٨٤٤ (٢٣٠) استيلاء الفيكنز على اشبيلية .

الفيكنز يصعدون مع الغارون الى تولوز .

٨٧٤ (١٦٨) تشييد الالكزار في قرطبة .

٥٨٥ (١٦٩) العمل على توجيه مجموع اتباع الكنيسة في قرطبة نحو العبادة الاسلامية .

۱۸۷ – ۷۹۲ (۱۸۲ – ۱۸۰ ) ترميم جسر قرطبة تصميم جامع قرطبة الكبير.

٧٩٥ (١٧٩) موت مالك بن أنس .

٨٠٨ (١٩٣) بناء ادريس الثاني لمدينة فاس .

٨١٦ (٢٠٠) ادخال المذهب المالكي لاسبانيا .

٨٢٢ (٢٠٦) وصول زرياب الى اسبانيا وبدء التأثير العباسي .

٨٢٥ (٢١٠) تأسيس مرسيا من قِبل عبد الرحن الثاني .

مسمه ١١٤) تشييد جامع اشبيليه الكبير من قِبل عبد الرحمن الثاني .

٨٣١ (٢١٦) تأسيس مارسيا من قِبل عبد الرحمن الثاني .

۲۱۸ (۲۱۸) تشييد جامع Jaén الكبير .

صحنان جانبيان أضفا الى جامع قرطبة الكسر.

مع (٢٢٠) بناء قصر ميريدا Mérida من قبل عبد الرحن الثاني .

٨٣٩ (٢٢٠) تبادل السفارات بين قرطية وبيزنطه .

٨٤٨ (٢٣٤) موت الفقيه يجيى الليني .

٨٥١ استشهاد الفتاتين فلورا وماريا في قرطبة .

٢٥٨ (٢٣٨) وفأة عبد الرحمن الثاني وارتقاء محمد الاول .

٨٥٣ استيلاء النورمان على اورليان وباريز .

٨٥٩ (٢٤٥) استيلاء الفيكنز على الجزيرة Algeciras ( ميناء في مضيق جيل طارق ).

٨٨٦ (٢٧٣) وفاة محمد الاول وارتقاء المنذر .

٨٨٨ (٢٧٥) وفاة المنذر وارتقاء عبد الله .

٨٩٠ (٢٧٧) ولادة عبد الرحمن الثالث .

٨٩١ (٢٧٨) استيلاء عبد الله على اشبيليه ونهبها.

- ٩١٢ (٣٠٠) وقاة عبد الله وارتقاء عبد الرخمن الثالث .
  - ٩١٥ (٣٠٢) ولادة الحكم الثاني.
  - ٩١٨ (٣٠٥) وفاة ابن حفصون مثير الاضطرابات.
    - ٨٥٣ (٢٣٨) وفاة الغقيه والمؤرخ ابن حبيب.
    - ه ( Calatrava ) تأسيس قلمة رباح ( Calatrava ) .
      - ٨٥٧ (٣١٣) وفاة زرياب في قرطبة .
- al-Karawiyin بناء جامعي القروبين al-Karawiyin والاندلس في فاس استشهاد ايلوجه Euloge وليوكريسيا
  - ٨٦٤ (٢٥٥) وفأة الفقيه المتبي .
  - ٨٧٣ (٢٦٠) قحط في اسبانيا .
- مه (۲۲۲) تأسيس تينيس Ténès على ساحل الجزائر من قبل بحارة اندلسين .
  - . Kasiy من قبل ابن قصى Lérida من مبل ابن قصى ۱۸۳۳
    - ٨٨٦ (٢٧٣) بناء بيت المال في الجامع الكبير بقرطبة .
      - ٨٨٩ (٢٧٦) وفاة الفقيه بكر بن مخلد.
      - ٩٠١ (٢٨٨) تأسيس الجامع الكبير في ليريدا.
- ه. وفاة عبد الله بن قاسم بن هلال وهو الذي ادخل مذهب الزاهرية الى اسبانيا .
- ر٣٠١) تحطيم اسوار اشبيلية وبنساء الالسكازار من قبل سعيد بن المندر ، الحاكم الاموي ،
  - (۳۰۳) قحط في اسبانيا ،
- ٩٢٠ (٣٠٨) استيلاء المسلمين على مدينة أوسما ، وسان استبان دي قورماز وكلونيا ومُورَيز .

- ۹۲۸ (۳۱۵) استيلاء عبد الرحمن الثالث على بوباسترو Bobastro .
- ٩٢٩ (٣١٦) عبد الرحمن الثالث يعلن عن نفسه خليفة وأميراً للمؤمنين.
  - ٩٣١ (٣١٩) استيلاء الامويين على مدينة سوتا Centa .
    - ٩٣٧ (٣٢٠) عبد الرحمن الثالث يستولي على طليطه.
- Simancas انكسار الجيوش الاموية في سيائكاس والخندق Alhandega
  - ۱۵۱ وفاة روميرو Romero الثاني.
  - ٠ ٩٥٤ (٣٤٣) نزول الاسطول الفاطمي بساحل المريا Alméria .
    - ٩١٩ (٣٠٧) طاعون في اسبانيا .
    - ٩٢٨ (٣١٥) بناء دار السكة في قرطبة.
  - ٩٣١ (٣١٩) بناء المقر الاموي في Bilyunash بالقرب من سوتا. وفاة ابن مسرة في قرطبة.
- ٩٣٦ (٣٢٥) تأسيس المقر الأموي في مدينة الزهراء بالقرب من قرطبة .
  - ۹۳۷ (۳۲٦) مولد الشاعر ابن هاني. .
  - ٩٤٠ (٣٢٨) وقاة الاديب ابن عبد ربه.
  - ٩٤١ (٣٢٩) امداد جامع قرطبة الكبير بقناة من المياه.
    - ٩٤٢ (٣٣٠) وصول ابو على القالي الى قرطبة.
- عبد الرحمن الثالث داراً لبنساء السفن البحرية في طورطوزة T'ortosa .
  - ٥١٥ (٣٣٤) قدوم سفارة بيزنطية الى قرطبة .
    - ٩٤٦ (٣٣٥) طاعون في اسبانيا .
  - ٠٥١ (٣٤٠) بناء مئذنة جديدة في جامع قرطبة الكبير .
  - ۹۵۳ سفارة جان دي قورز Jean de Garz الى قرطبة.

٥٥٥ (٣٤٤) وفاة المؤرخ احمد الرازي . ،

تأسيس مدينة المريا من قبل عبد الرحمن الثالث .

٩٩٥ وفاة أوردونمو Ardono الثالث.

٩٦٠ (٣٤٩) استيلاء جوهر القائد الفاطمي على فاس.

٩٦١ (٣٥٠) وفاة عبد الرحمن الثالث وارتقاء الحسكم الثاني .

٩٦٦ (٥٥٠) نزول النورمانديين على ساحل الاندلس الاطلنطيكي .

۱۷۰ استیلاء النورماندین علی سان جاك دي كومبوستیل Saint - Jacques de Compostelle

٩٧٦ (٣٦٦) وفاة الحكم الثاني وارتقاء هشام الثاني .

۸۷۸ (۳٦۸) خلم الوزير Mushafi .

٩٨٠ (٣٧٠) قيام المنصور بالاصلاح العسكري.

۱۸۱ (۳۷۱) غزوة المنصور ضد ليون Léon والاستيلاء على سيانقاس Simences

٥٨٥ (٣٧٤) غزوة المنصور ضد كاتالونيا والاستيلاء على برشاونة .

Léon وليون Caimbre وليون مدينة كوغبر Caimbre وليون AAA وزامورا Zamora .

۹۵۲ (۳٤٥) بناء جامع طورطوزة الكبير .
 سفارة قرطبية الى نافار .

٩٥٨ (٣٤٨) تمين الواجهة الشمالية في جامع قرطبة الكبير .

١٣٥ - ٩٦١ (٣٥٠ - ٣٥٠) توسيع جامع قرطبة الكبير من قِبل الحكم الثاني .

٩٦٦ (٣٥٥) وفاة القاضي منذر بن سعيد البلوطي .

من Banos de la Encina بناء حصن بانيوس دي لا آنسينا عصن بانيوس من علي علي علي علي علي الحكم الثاني .

- **۷۷۰** وفاة حسدي بن شبروط .
- ٩٧٢ (٣٦٢) سفارة بيزنطية في قرطبة .
- ٩٧٣ (٣٦٢) وفاة الشاعر ابن هانيء .
- ٩٧٧ (٣٦٧) وفاة الراوي بن القوطية .
- ٩٧٨ (٢٦٨) تأسيس المقر الاميري في المدينة الزاهرة قرب قرطبة .
- ٩٨٧ ٩٨٨ (٣٧٧) توسيع جامع قرطبة الكبير من قبل المنصور . مولد المؤرخ ابن حيان .
  - ٩٨٩ (٣٧٨) وفاة الشاعر ابن هانيم .
  - ٩٩٤ (٣٨٤) مولد ابن حزم في قرطبة .
- ٩٩٧ (٣٨٧) غزوة المنصور ضد غالبسيا . الاستيلاء على سان جاك دي كومبوستيل . انكسار زيري بن عطية في مراكش امام الامويين .
- ٩٩٩ وفياة ملك ليون Léon برمودو الثاني وارتقياء الفونس الخامس .
  - ١٠٠٢ (٣٩١ ٣٩١) غزوة المنصرر ضد قشتالة .
  - وفاة المنصور في المديناشلي Médinaceli .
    - وصاية عبد المالك المظفر .
      - ١٠٠٣ (٣٩٣) غزوة ضد كاتالونما .
      - ١٠٠٥ (٣٩٥) غزوة ضد غاليسيا .
    - ۱۰۰۹ (۳۹۲) غزوة ضد بامبيلون Pampelune .
    - ١٠٠٧ (٢٩٧) غزوة ضد قشتالة وانتصار كلونما .
      - عبد الملك يلقب نفسه بالمظفس .

- ٣٩٩ (٣٩٩) وفاة المظفر . وصاية عبد الرحمن سانشويلو . تنسازل هشام الثاني . ارتقاء محمد المهدي . المناداة بسليان المستعين . وفاة محمد المهدي .
  - ١٠١٠ (٤٠٠) عودة هشام الثاني الى الحكم .
    - ١٠١١ (٤٠١) تأسيس امارة فالنسيا .
- ١٠١٦ (٤٠٦ ٤٠٦) استيلاء علي بن حمود على قرطبة . غزوة مجاهد ضد سردينيا . وفاة سليان المستمين . وفـــاة علي بن حمود وارتقاء القاسم بن حمود .
- ١٠٠٥ (٣٩٥) اقسامة الخطبة باسم هشام الثساني في جامع القروبين . Karawyin
  - ١٠٠٨ (٣٩٩) نهب المدينة الزاهرة .
  - ١٠١٠ (٤٠١) طاعون في اسبانيا .
  - تدمير قصر الرصافة في قرطبة .
  - ١٠١٢ ــ ١٠١٣ (٤٠٣) وفاة الشاعر الرمادي وعالم السير ابن الفرجي.
    - ١٠١٨ (٤٠٨) ارتقاء عبد الرحمن الرابع المرتفى .
      - وفاة الكونت سانشو غارسيا .
    - بدء الحلات الصليبية البورغونية ضد اسبانيا المسلمة .
      - ١٠٢١ (٤١٢) ارتقاء يحيى بن علي بن حمود في قرطبة .
- ١٠٢٣ (١١٤) ارتقاء عبد الرحن الخامس المستظهر . ارتقاء محمد الثالث المستكفي .
  - وفاة اسماعيل بن عبّاد .
    - ١٠٢٧ (٤١٨) ارتقاء هشام الثالث المعتد .
    - ١٠٢٨ (٤١٩) وفاة العبد خيران في ألمرياً .

وفاة ملك ليون الفونس الخامس وارتقام ابنه برمودو Bermudo

١٠٣٠ (٤٢٠) سقوط الأسرة الأموية في اسبانيا نهائياً .

عودة زاوي بن زيري Zawi ibn Ziri الى افريقية .

١٠٣٥ وفاة سانشو الكبس وارتقاء فرديناند الاول.

١٠٣٧ وفاة ملك ليون ببرمودو الثالث في معركة تامارون.

١٠٣٨ (٢٦٩) وفاة العبد زمير في ألمريا .

وقاة عباس بن زيري وارتقاء باديس في غرناطه .

١٠٤١ (٤٣٣) وفاة القاضي محمد بن عباد وارتقاء المعتضد في اشبيليه .

١٠٤٣ (٣٥) وفاة أبو الحزم بن جوهر وارتقاء أبو الوليد بن جوهر في قرطمة .

٤٣٦)١٠٤٤ وفاة مجاهد من دينيا Dénia .

١٠٢٧ (٤١٨) وهو التاريخ المقدر لتأليف ابن حزم كتابه طوق الحمسامة في مدينة ياتيفيا Jativa .

وفاة ابن برد الاكبر في سرقسطه .

١٠٣٠ (٤٢١) وفاة الشاعر ابن دراج القسطلي.

اعادة بناء اسوار باداجوز Badagoz .

١٠٣٤ (٢٦٦) وفاة ابو عامر بن شهيد .

ه ١٠٠٤(٤٣٧) و فـــاة عبد الله بن الافطس في باداجوز وارتقاء المظفر مولد السند .

٣٥٠١(٥١٤) حملة فرديناند الاول ضد مملكة طليطله .

٠ an - Nagharlla اليهودي ابن an - Nagharlla .

١٠٥٧ (٤٤٩) باديس يضم الملكة الحودية في مالاقا .

حملة فريديناند الاول ضد مملكة باداجوز . الاستيلاء على مدينتي فيسيو Visou ولاميغو Lamego .

٨٥٠١(٥٠٠) ضم امارة روندا لمملكة اشبيلية .

Caimbre على كوغبرة ١٠٦٧ (١٥٦) استيلاء فرديناند الاول على كوغبرة النورماند الافرنسيين على بارباسترو.

١٠٦٥ (٤٥٧) استرداد بارباسترو من قبل ابن هود.

وفاة فرديناند الاول ملك قشتالة وليون واقتسام دولتيه.

١٠٦٦ (٥٩) حركة لاضطهاد اليهود في غرناطة .

١٠٦٧ (٤٦٠ – ٤٦٠) استيلاء يوسف بن تاشفين على فاس.

١٠٦٨ (٤٦١) وفاة المعتضد. ارتقاء المعتمد. استيلاء العباديين على قرطبة .

١٠٧٢ مقتل سانشو الثاني في زامورا Zamora بعد ان تغلب على الفونس الفونس السادس في غولبيجيرا Galpejera . خلفه الفونس السادس الذي كان في المنفى في بلاط طليطلة المسلم.

۱۰۷٤ زواج السيد وشيمين ۲۰۷٤

١٠٧٥ (٤٦٧) وفاة للأمون صاحب طليطلة وباديس صاحب غرناطة .

١٠٥٢ - ١٠٥٣ (٤٤٤) وفاة ابو عمرو الداني في دينيا.

٣٠٥٢ (٥٤٤) وفاة ابن برد الاصفر في الميريا.

١٠٥٨ (٠٥٠) مولد ان خفاجة في الثيرا Alcira .

١٠٦٢ (١٥٤) تأسيس مراكش .

١٠٦٣ – ١٠٦٤ (٢٥٦) وفأة أبن حزم.

نقل رفات القديس إيزيدور من اشبيلية الى ليون .

١٠٦٦ (١٥٨) وفاة اللغوي ابن صيدح.

١٠٦٧ (١٥٩) وفاة الشاعر ابو اسحق الالبيري.

- ١٠٧٠ (٦٣) ٤٦٣) وفاة سعيد الطليطلي والشاعر ابن زيدون.
  - ١٠٧٦ (١٦٩) وفاة المؤرخ أن حيان.
    - ١٠٨١ نفي السيد .
  - ١٠٨٢ (٤٧٥) وفاة المستعين بن هود.
    - ١٠٨٤ (٤٧٧) مولد علي بن يوسف.
  - ١٠٨٥ (٤٧٨) استيلاء الفونس السادس على طليطة.
  - Sagrajas انتصار المسلمين في الزلاقة ١٠٨٦) انتصار
  - ١٠٨٨ (٤٨١) عودة يوسف بن تأشفين الى اسبانيا .
    - · Aledo حصار Thee ( 1 AT ) 1 A9
- ٠٩٠ (٤٨٣) عبور يوسف بن تاشفين للمرة الثالثة . خلع عبد الله صاحب غرناطة .
  - ١٠٩١ (٤٨٤) استيلاء المرابطين على اشبيلية .
  - نفي المعتمد الى مراكش. وفاة المعتصم صاحب المريا.
- ١٠٩٢ (٤٨٥) مقتل الخضير بن ذي النون في فالانسيا. اسبانيا المسلمة تصبح من ممتلكات المرابطين.
- ١٠٩٤ (٤٨٧) استيلاء السيد على فالإنسيا . اعدام ابن جحَّاف Djahhaf .
  - ١٠٩٩ (٤٩٢) وفاة السيد في فالانسيا .
  - ١١٠٢ (٤٩٥) استيلاء قائد المرابطين مزدالي على فالانسيا.
    - ١٩٠٤ ارتقاء الفونس الاول عرش ارغونا.
      - ١٩٠٦ (٥٠٠) وفاة يوسف بن تأشفين .
  - ۱۱۰۸ (۲۰۰۰) معركة اوكلس Uclès ووفاة سانشو ابن الملك البكر.
     وفاة المستعين بن هود صاحب سرقسطة.
  - ١١٠٩ (٥٠٢) وفاة الفونس السادس. ارتقاء الملكة أور"اقة Urraca .

- ١١٠٩ (٣٠٥) استيلاء المرابطين على طلافير Talavera .
- ١٠٧٨ (٤٧١) قدوم الشاعر الصقلي ابن حمديس الى اسبانيا.
  - ١٠٨٠ (٤٧٣) بناء الالجافيريا Aljaferia في سرقسطه .
  - ١٠٨١ (٤٧٤) وفاة الفقيه ابو الوليد الباجي في المريا.
    - ١٠٨٣ (٤٧٦) وفاة اللغوي الاعلم من سانتاماريا.
      - ١٠٨١ (٤٧٧) اعدام الوزير الشاعر ابن عمار.
        - ١٠٩١ (٤٨٤) وفاة الشاعرة ولَّادة .
        - ١٠٩٣ (٤٨٦) وفاة الفقيه ابن سهل.
  - ١٠٩٤ (٤٨٧) وفاة عالم الجغرافيا ابو عبيد البكري.
- ١٠٩٥ (٨٨٤) مولد ابن قزمان , وفاة المعتمد في Aghmat .
  - ۱۱۰٦ (۵۰۰) وفاة الزهراوي ( Abulcacis ) .
- ۱۱۱۱ (۱۰۰) استیلاء المرابطین علی: سانتاریم، باداجوز، بورتو، اینمورا لیشبونة .
  - ١١١٨ (١١٦) استيلاء الفونس المحارب على سرقسطه .
    - ۱۱۲۰ (۱۱۵) معركة كوتاندا Cutanda .
- ١١٢١ (٥١٥) عصيان المهدي بن تمارة في مراكش . بداية حركة الموحدين .
  - ١١٢٦ تتويج الفونس السابع في ليون.
  - ١١٣٠ (٢٤) وفاة المهدي والمناداة بمبد الله المؤمن.
    - ١١٣٤ (٥٢٨) انتصار المسلمين في Fraga.

وفاة الفونس الثالث صاحب ارغونا .

١١٣٥ استقلال البرتغال ٠

١١٤٣ (٥٣٧) وفاة علي بن يوسف.

١١٤٥ – ١١٤٥ (٥٣٩) نهاية حكم المرابطين في اسبانيا . عصر الطوائف الثاني . ثورة اسلامية في الغارف Algarve .

وفاة تأشفين في اوران Oran .

١١٤٦ (١٤٥) المناداة بابن ماردانيش في فالانسيا.

استيلاء المسيحيين على ألمريا:

١١١٣ (٥٠٧) وفأة الشاعر ان اللبانة .

١١٢٥ (١٩٥) وقاة ابن زمر .

مولد ابن رشد في قرطبة . وفاة الشاعر ابن عبدون والشاعر الماتب المسمى « اعمى توديل l'Aveugle de Tudèle . وفاة الكاتب المسمى الطرطوشي في الاسكندرية .

۱۱۳٤ (۲۹ه) مولد ابن ميمون Marmonide في قرطبة.

۱۱۳۸ (۵۳۳) وفاة ابن خفاجة وابن باجه Avempace .

1111 (٥٣٩) وفاة ريفرتر Reverter قائد جيوش المرابطين المسيحية.

١١٤٥ (٥٤٠) تدمير سور قادش من قبل ابن ميمون .

١١٤٧ (١٤٧) وفاة الاديب ابن بسام.

١١١٨ (٥٤٣) وفاة يحيى بن غانية .

استيلاء ريمون بيرانجيه الرابع على فراغا ، ليريدا ، طورطوزا ١٠٥٧ (١٠٥٠) استيلاء الموحدين على غرناطة . استرداد الموحدين لألمريا .

- ١١٠٩ (٣٠٥) استيلاء المرابطين على طلافير Talavera .
- ١٠٧٨ (٤٧١) قدوم الشاعر الصقلي ابن حمديس الى اسبانيا.
  - ١٠٨٠ (٤٧٣) بناء الالجافيريا Aljaferia في سرقسطه .
  - ١٠٨١ (٤٧٤) وقاة الفقيه ابو الوليد الباجي في المريا.
    - ١٠٨٣ (٤٧٦) وفأة اللغوي الاعلم من سانتاماريا.
      - ١٠٨٤ (٤٧٧) اعدام الوزير الشاعر ابن عمار.
        - ١٠٩١ (٨٤) وفاة الشاعرة ولَّادة .
        - ١٠٩٣ (٤٨٦) وفأة الفقيه أن سهل.
  - ١٠٩٤ (١٨٧) وفاة عالم الجغرافيا ابو عبيد البكري .
- ٥٩٠٥ (٤٨٨) مولد ان قزمان . وفاة المعتمد في Aghmat .
  - ۱۱۰٦ (۵۰۰) وفأة الزهراوي ( Abulcacis ) .
- ۱۱۱۱ (۵۰۱) استیلاء المرابطین علی: سانتاریم، باداجوز، بورتو، اینورا لیشبونة .
  - ١١١٨ (٥١٢) استيلاه الفونس المحارب على سرقسطه .
    - ۱۱۲۰ (۱۱۶) معركة كوتاندا Cutanda .
- ١١٢١ (١٥٥) عصيان المهدي بن قارة في مراكش . بداية حركة المرحدين .
  - ١١٢٦ تتويج الفونس السابع في ليون.
  - ١١٣٠ (٢٤) وفاة المهدى والمناداة بعبد الله المؤمن.
    - ۱۱۳٤ (۵۲۸) انتصار المسلمين في Fraga .

وفاة الفونس الثالث صاحب ارغونا .

١١٣٥ استقلال البرتغال ٠

١١٤٣ (٥٣٧) وفاة علي بن يوسان.

١١٤٤ – ١١٤٥ (٣٩٥) نهاية حكم المرابطين في اسبانيا . عصر الطوائف الثاني . ثورة اسلامية في الغارف Algarve .

رفاة تاشفين في ارران Oran .

١١٤٦ (٢١٥) المناداة بابن ماردانيش في فالانسيا.

استيلاء المسيحيين على ألمريا:

١١١٣ (٥٠٧) وفاة الشاعر ابن اللبانة .

٥١٦ (١٩٥) وفأة أبن زهر .

مولد ابن رشد في قرطبة . وفاة الشاعر ابن عبدون والشاعر المدين المسمى و اعمى توديل l'Aveugle de Tudèle . وفاة الكاتب اللسمي الطرطوشي في الاسكندرية .

١١٣٤ (٢٩٥) مولد ان ميمون Marmonide في قرطبة .

۸ Avempace وفاة ابن خفاجة وابن باجه ۱۱۳۸

١١٤٤ (٣٩٥) وفاة ريفرتر Reverter قائد جيوش المرابطين المسيحية .

٥٤٠ (١١٤٥) تدمير سور قادش من قبل ابن ميمون .

١١٤٧ (٢٤٥) وفاة الاديب ابن بسَّام.

١١٤٨ (٥٤٣) وفاة يحيى بن غاسة .

استيلاء ريمون بيرانجيه الرابع على فراغا ، ليريدا ، طورطوزا ١٠٥٧ (١٠٥٠) استيلاء الموحدين على غرناطة .

استرداد الموحدين الألمريا .

١١٥٨ ارتقاء الفونس الثامن.

١١٦٣ (٥٥٨) وفاة عبد المؤمن وارتقاء ابر يعقوب يوسف .

۱۱۷۱ (۲۷۵) وفاة انن ماردانیش .

۱۱۸۱ – ۱۱۸۰ (۵۸۰) غزوة ضد سانتاريم ووفاة ابو يعقوب وارتقـــاء ابو بوسف يعقوب .

١١٩٥ (٥٩١) انتصار المسلمين في العرق ألاركوس ( Alarcos ) .

١١٩٨ -- ١١٩٩ (٥٩٥) وفاة ابر يوسف وارتقاء محمد الناضر .

١٢١٢ (٦٠٩) انكسار المسلمين في لاس نافاس دي طولوزة ( العقاب) .

سقوط عبيدة وبالزيد.

١١٥٠ (نحو) نظم قصيدة السيد.

١١٥٤ (٥٤٨) عالم الجغرافيا الادريسي ينهي عمله.

١١٥٩ (٥٥٥) وفاة الشاعر ابن قزمان.

١٦٦١ (٥٥٦) تأسيس عبد المؤمن لمدبنة جبل طارق .

١١٦٢ (٥٥٧) وفاة عبد المالك بن زهر Avenzaar .

١١٦٥ (٥٦٠) مولد المتصوف محبي الدين بن العربي في مرسيا .

١١٧١ (٥٦٧) أبو يعقوب يبني جامعاً كسراً وجسراً على الوادي الكبير في اشبيليه .

۱۱۷۷ (۷۲م) وفاة الشاعر الرصافي في مالاقا Malaga .

١١٧٩ (٥٧٥) وقاة أبن خسر .

Basgkuwal وفاة ابن بأشكول ا

١١٨٥ (٧١) وفاة الفيلسوف ابن طفيل في مراكش.

١٢٥٨ (٢٥٦) ارتقاء ابو يوسف يعموب في مراكش .

١١٩٨ – ١١٩٩ (٥٩٥) مولد ابن الابار . وفاة ابن رشد في مراكش.

. Maîmonide وفاة ابن ميمون

٦٠٤(٦٠٤) وفاة الاديب ابن الشيخ البلاوي .

١٢١٤ وفاة الفونس الثامن .

١٣١٧ ارتقاء فرديناند الثالث صاحب قشتالة .

(٦٢٥) ثورة ابن هود في الشرق الاسباني .

· Majorque الاستيلاء على ماجورك (٦٢٨-٦٢٧) ١٣٣٠

نهاية حكم الموحدين ني اسبانيا .

١٢٣١ (٦٢٨ -- ٦٢٨) سقوط ميريده وبإداجوز .

وقاة ادريس المأمون من الموحدين.

المناداة بمحمد الاول الغالب .

١٢٣٦ (٦٣٣) استيلاء فرديناند الثالث على قرطبة .

١٢٣٧ (٦٣٤ – ٦٣٤) انكسار المسلمين في آنيشة Anisha . استيلاء محمد الاول على غرناطه .

١٢٣٨ (٦٣٦) استيلاء جاييم الاول Jaime صاحب ارغونا على فالانسيا .

١٢٤٣ (٦٤٠) استيلاء جاييم الاول صاحب ارغونا على مرسيا .

الاستيلاء على Jaén والاستيلاء على ٦٤٤) ١٢٤٦.

١٢٤٨ (٦٤٥ – ٦٤٦) الشرق الاسباني يقع كله في ايدي المسيحيين .

استيلاء فرديناند الثالث على اشبيليه .

وفاة فرديناند الثالث وارتقاء الفونس العاشر.

۱۲۱٤ (۱۲۰) مولد ابن سعيد في Alcala la Real .

تأسيس الفونس الثامن لجامعة بالانسيا Palancia .

· Salamanque تأسيس الفونس التاسع لجامعة سالامنك

٦١٤(٦١٤) وفاة ابن جبير في الاسكندرية .

. Tour de l'Or الشيد برج الذهب Tour de l'Or في اشبيلية.

عهر (٦١٩) وفاة الاديب الشريشي ash - Sharishi في مدينة

١٢٢٧ (٦٢٤) جدب في اسبانيا .

ه ۱۲۳ (۱۳۳) وفاة الاديب ابن ديهياء ۱bn Dihya .

١٢٤٠ (٦٣٨) وفاة محيي الدين بن العربي في دمشق .

٦٤٦) ١٢٤٨ وفاة عالم النبات ابن البيطار في دمشق .

١٢٥١ (٩٤٩) وفاة الشاعر ابن سهل .

ترجمة كلملة ودمنة الى اللغة القشتالية .

١٢٥٧ (٥٥٥) استيلاء الفونس الماشر على نيبلا Niébla .

١٣٦٢ (٦٦٠) استيلاء الفونس العاشر على قادش Cadiz .

۱۲۷۰ (۲٦٨) سان لویس Saint Louis اثناء حصار تونس .

٦٧١(١٢٧٣) وفاة محمد الاول النصري .

١٣٧٦ وفاة Jaim الأول عامل ارغونا .

١٢٨٤ (٢٨٢) وقاة الفونس العاشر في قشتالة .

۱۲۸۷ (۲۸۲) الاستيلاء على مينورك Minorque .

٦٨٩) ١٢٩٢ استيلاء سانشو الرابع على Tarifa .

١٣١٩ ارتقاء الفونس الحادي عشر على العرش.

١٣١٤ (٧١٣) ارتقاء النصري اسماعيل الاول.

١٣١٩ (٧١٩) انتصار المسلمين في البكوم Alicum .

١٣٣١ (٧٣٢) ارتقاء ابو الحسن في فاس .

١٢٥٤ تأسيس الفونس العاشر في اشبيليه لمدرسة التعليم اللاتينية والعربية .

٥ ١٢٥ (٦٥٣) وفاة المؤرخ الاسباني البيَّاسي في تونس .

١٢٥٨ (٢٥٦) ( تقريباً ) وفاة الاديب ابن عميره .

١٢٦٠ (٨٥٨) التنفيذ بابن الابتار في تونس .

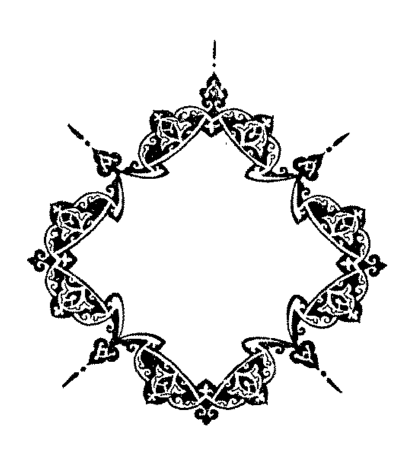
٦٦٨ (٦٦٨) وفاة الصوفي ابن صابعين الاسباني في مكة .

١٢٧٤ (٦٧٢) وفاة النحوي الاسباني ابن مالك في دمشق .

١٢٧٦ (٦٧٥) تشييد فياس الجديدة ومقر السامة البونية بالقرب من الجزيره .

١٣٠٠ تأسيس Jaim الثاني لجامعة لاربدا Lérida في ارغونا . ١٣٠٠ (٧٠٦) تأليف المؤرخ الدهري للبيان المغرب . (٧٠٨ (٧٠٨) وفاة ابن الزبير في غرناطه . (٧١٣ (٧١٣) مولد ابن الخطيب في أرغونا . (٧١٣ (٧١٣) مولد ابن الخطيب في أرغون . (١٣٠٥ وفاة رامون لول Ranion Lull . (٧٣٢) مولد عبد الرحمن بن خلاون في تونس .

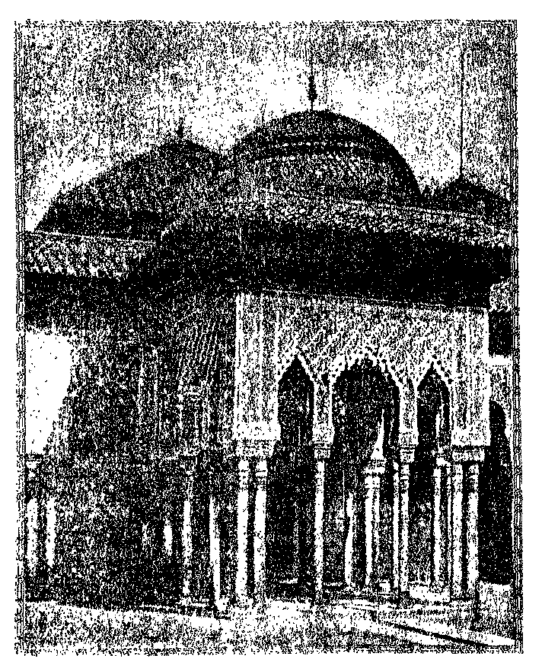




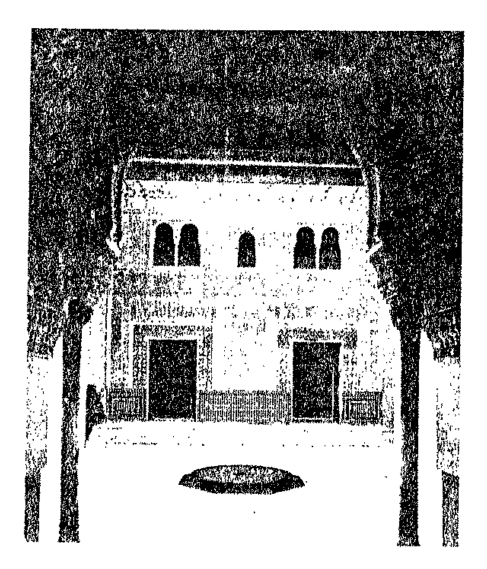
.

# الفصل أتخامس

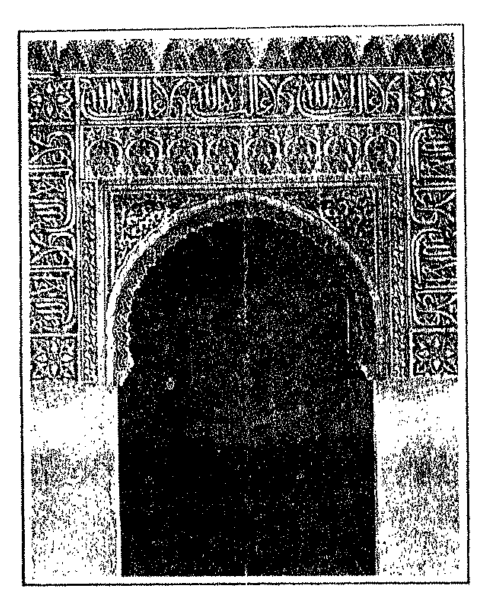
آثاراًندُلسية



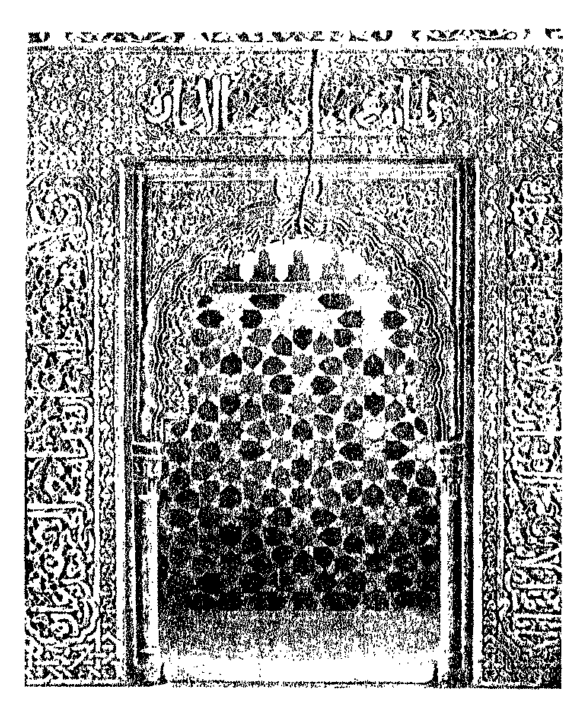
قصرا عناطة



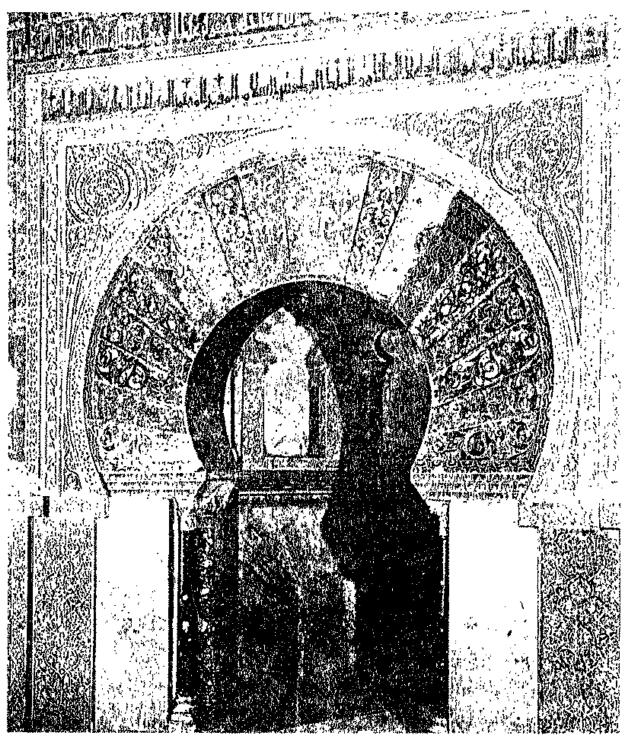
أسدقهورغماطة



بهوالسفراء قسارش

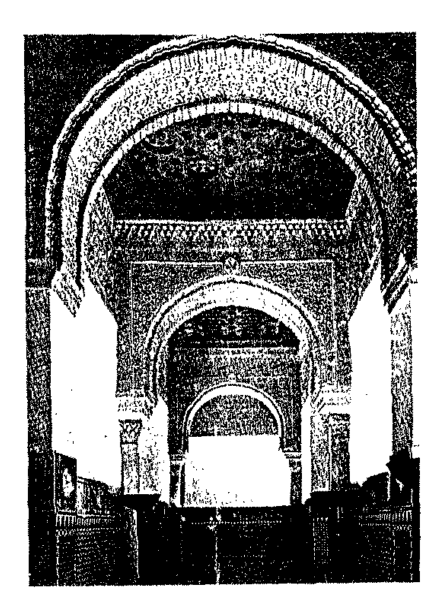


مشكاة لرضع الإباريق في قاعة البركة

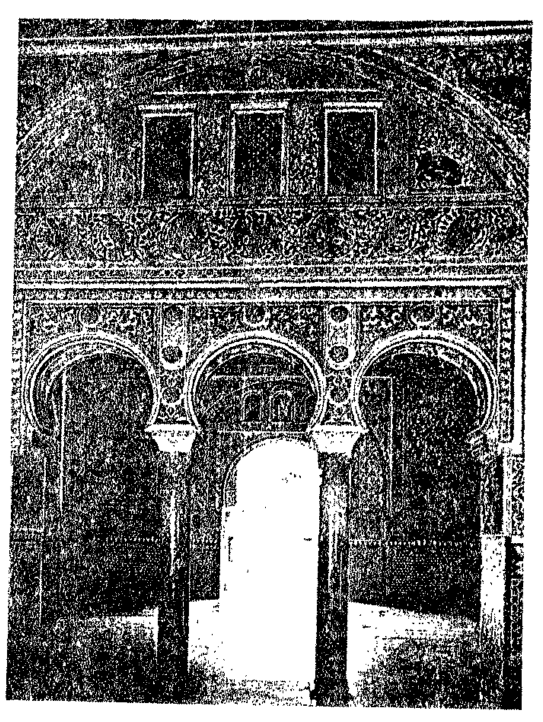


حضارة المرب في الاندلس ١٠١٠

عسراب جامع قرطبة



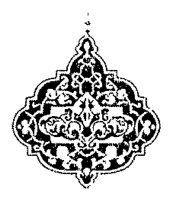
الاقواس والاعمدة داخلأ حدالقصور



قاعة السفاء

## الفصل السّادس

قائمه مجمله بالمؤلفات النقديبة



.

- ۱۸۲۱ ر. دوزي ، تاريخ مسلمي اسبانيا حتى فتح الاندلس من قبل المرابطين ( ۷۱۱ ۱۱۱۰ ) ؛ مجلدات طبعة جديدة نقحها وأعاد طبعها ليفي بروفنسال ، ليد ۱۹۳۲ وهو مؤلف ما يزال كلاسيكيا .
- ١٨٨١ ر. دوزي ، تحريات في تاريخ اسبانيا وآدابها إبان العصور الوسطى، ثالث طبعة ، ليد باريز ، مجلدان ١٨٨١ . يحتوي على عدة ذكريات هامة ، عن السيد ، عن النورمانديين في اسبانيا النح .
- ١٨٩٧ ج. سيمونيه ، تاريخ المفسارية في اسبانيا ، مدريد ١٨٩٧ ، ١٨٩٧ جبارة لموضوع واحد إلا أنها مفرضة في اغلب الاحدان .
- ۱۹۰۳ ف. كوديرا ، دراسات نقدية في تاريخ العرب الاسبات ، ثلاث مجلدات ، سرقسطه ومدريد ۱۹۰۳ ۱۹۱۷ . دراسات تفصيلية رصينة ، غنية بالوثائق والمستندات .

Hamenaje à D. Francisco codera en su jubilacion

19+1

del profesorado Estudios de erudicion oriental.

سرقسطه ١٩٠٤ . مجموعة تحتوي على عدة ذكريات هامة تتعلق بالحضارة الاسبانية – الاسلامية .

١٩١١ ر. ألتأميرا ، تاريخ اسبانيا والحضارة الاسبانية ، ٤ مجلدات برشاونة ١٩١١ .

طبعة ثانية ، لندن ١٩١٣ . مؤلف اساسي . M. Gomez Moreno, Iglesias mozarabes السيد غومس مورينو Arte espanol de los siglos IX - XI

عمل مدهش عن الآثار الاسلامية في الفن المغربي.

١٩٢٠ أ. بلسيستيروس ، تاريخ انسبانيا وتأثيره في التاريخ العمام ، جزء ثاني . وثالث ، برشلونة ١٩٢٠ – ١٩٢٢ ، مؤلف كامل جداً ، مع قائمة مفصلة بالمؤلفات .

The Western Caliphate, dans الجلد الثالث ، كونزالس بالانثيا . The Cambridge Medieval History . فراد من ١٩٢٢ من ١٩٢٠ من ١٩٢٠ من ١٩٢٢ من ١٩٢٠ من ١٩٣٠ م

١٩٢٣ أ. أبر اصلو تاد ، ما هو جديد في اغنية رولاند ، باريز ١٩٢٣ ،

مؤلف قابل للمناقشة إلا أنه يحتوي على وجهسات نظر جديدة ومفيدة .

1970 أ. كونزالس بالانثيا ، تاريخ اسبانيا المسلمة . اطلع على الطبعة الثالثة (برشلونة ١٩٣٧) لهذا المختصر البسيط إ. لامبيرت ، طليطله ، باريز . مجموعة ، مدن الفن الشهيرة ، ١٩٢٥ . احياء بديم لطلبطله المسلمة .

Estampas de la vida en Leon durante el كل سانشيز ألبورلوز siglox ، دراسة تاريخية على نحو روائي غير انها مفيدة جداً . ح. مارسية ، مختصر الفن الاسلامي . فن البناء . تونس ، الجزائر ، مراكش ، اسبانيا ، صقلية ، مجلدان ، باريس تونس ، الجزائر ، مراكش ، اسبانيا ، صقلية ، مجلدان ، باريس مع موجزات تاريخية على قام الروعة .

#### ١٩٢٧ السيد آسين بالاثيوس

Abenhazem de cordoba y su Historia de las ideas religiosas المجلد الاول، مدريد ١٩٢٧ . مقالة ممتازة عن ابن حزم . إ. مال ، فن وفنانون في العصور الوسطى ، باريس ١٩٢٧ . مع نظرات مشرقة عن اصول الفن الروماني .

۱۹۲۸ ر. ألتساميرا ۴ تاريخ الحضارة الاسبانية ، مدريد ۱۹۲۸ ، مختصر جداً أ. كونزالس بالانثيا ، تاريخ الآداب العربية – الاسبانية ، برشاونة ۱۹۲۸ ، مختصر جيد ، إلا أن أسماء الاعلام للأسف ترد فيه كا وردت في النقل الاسباني التقليدي عن العربية .

ح. ربيرا تار اغو ، ح. ربيرا تار اغو ، Disertaciones y opuscules , بعلدان ؛ مدريد ، ١٩٢٨ ، يضم أهم الخواطر للاستاذ الاسباني ، بعضها هام جداً .

La carte literaria de Alhaquem II en Cordoba, السيد م. آنتونيا ١٩٢٩ San Lorenzo de El-escorial, 1929.

وهو كتاب مفيد جداً.

ه. ج. فارمر ، تاريخ الموسيقى العربية ، لندن ، ١٩٢٩ . من احسن الاختصاصيين الحاليين في الموضوع .

ر. منييديز بيدال La Espana del Cid, مدريد ١٩٢٩ ، اثر عكم على الرغم من أنه ينحو منحى والسيد .

السيد م. آنتونيا ، اشبيلية وآثارها العربيسة San Lorenzo de السيد م. آنتونيا ، اشبيلية وترجمة مقاطع من تاريخ ابن الصاحب ١٩٣٠ المتعلقة بمشيدات الموحدين في اشبيلية .

إي. غارثيا غومس ، قصائد عربية – اندلسية – Poémas arahigo القصائد andalouces ، اختيار موفق جداً للقصائد الاسبانية – المربية مع مقدمة مفيدة .

ل. هالفن ، البرابرة ، باريس ١٩٣٠ . من الدرجة الاولى .

۱۹۳۱ السيد آسين بالاثيوس El islam cristianizado مدريد ، ۱۹۳۱. هو أهم من عنوانه .

أ. غونزالس بالانثياء الاسلام والغرب ، مدريد ۱۹۳۱ ، جدول مفيد
 بأم التأثيرات .

إ. ليفي بروفلسال ، كتابات عربية اسبانية ، باريز - ليد ١٩٣١. A book containing the risal A known as . أ . ر . نيكل ، The Dove's Neck - ring about love and lovers , باريس ١٩٣١ . ترجمــة لطوق الحمامة لابن حزم مع دراسة تميدية ، تنتهي بنتائج قابلة للمناقشة .

۱۹۳۲ ل . مالفن ، نهضة اوروبا ، باربز ۱۹۳۲ ، متاز .

إ. ليفي بروفنسال ، اسبانيا المسلمة في القرن العـــاشر ، نظم
 وحياة اجتماعية ، باريز ١٩٣٢ .

كل. سانشز ألبورنوز ، اسبانيا والاسلام ، ترجمة ب. غينارد في المجلة التاريخية ، مجلد CLXIX ، باريز ، ١٩٣٢ : بعض من الصفحات يساوي مجلداً ، ظهرت في البداية في الاسبانية تحت عنوان : اسبانيا والاسلام Espana y El Islam في مجسلة الغرب عدد LXX ، مدريد ١٩٢٩ .

ه. تيتراسيه ، الفن الاسباني – المغربي من منابعه في القرن الثالث عشر ، باريز ١٩٣٢ . نص محكم ، وتبجيل عظيم .

۱۹۳۳ إي . لامبيرت ، الفن الاسباني والفن الروماني ، في مجلة Hespéris ، معالة كثيرة الايحاء . معالة كثيرة الايحاء .

أ. ر. نيكل El Cancionero de Aben Guzman على ألا يستفاد منه طبع وترجمة جزئية لديوان ابن Guzman على ألا يستفاد منه إلا بحدر شديد . انظر ج. س. كوكن في بجسلة Herpéris ، بحلد XVI ص ١٦٥ – ١٦٩ .

- ١٩٣٤ جد. كالميت ، العالم الاقطاعي ، باريز ( ١٩٣٤ ) . معلومات ممتازة عن حالة المسائل الواهنة .
- إ. غارسيا غومس ، Bagdad y las los reinos de Taifas, إ. غارسيا غومس ، Revista do occidente في مجلة الغرب ١٩٣٤ .
- ر. غارثينا غومس ، Elagio del Islam espanol مدريسه غرناطه ، ١٩٣٤ . ترجمة لرسالة As-sakundi وتعليق عليها . ر. مينيند بدال Historia y epepeya ، مدريد ١٩٣٤ مجموعة مقالات متعلقة بتاريخ العصور الوسطى السياسي والادبي .
- ح. اورتیغا غاسیّت Abenjaldun nos revela el secreto فی جلة El Espectador ، مجلد ثامن ، مدرید ۱۹۳۴ .
- ۱۹۳۵ ر. بلاشير ، كتاب ، مقولات الأمم ، ، باريز ۱۹۳۵ . ترجمة لطبقات الأمم لسعيد الطليطلي . الاسلام والغرب في مجلة cahiers du Sud ، مارسيليا ، آب – ايلول ۱۹۳۵ . مجموعة مقالات ذات قع متفاوتة .
- ۱۹۳۲ ش. ديهل و ج. مارسيه العالم الشرقي من عام ٣٩٥ الى ١٠٨١ ( جزء ثالث من كتاب تاريخ العصور الوسطى من التاريخ العام لؤلفه كلوتز ) ، باريز ١٩٣٦ . يحتوي على فصول ممتعــة عن اسانيا المسلمة .
- إ. ليفي بروفنسال « مذكرات » عبد الله آخر مداوك غرناطة .

Ziride ، مدريد - غرناطه ، ١٩٢٦ طبع وترجمة لنص هام جداً عن تاريخ العلاقات المسيحية - المسلمة في اواخر القررف الحادي عشر اكتشف في مكتبة جامع القيروان al-Karawiyin في فاس.

Revista ر. مينينديز بيدال ، الشعر العربي والشعر الاوروبي في مجلة Revista ر. مينينديز بيدال ، الشعر العربي والشعر الاوروبي في مجلة يصدر Cubana كانون التسماني – آذار ، ۱۹۳۷ . من المحتمل انه يصدر احكاماً قاطعة في موضوع مسألة جد معقدة . انظر ج. سيروت في المجلة الاسبانية ، جزء XXXIX ، ۱۹۳۷ ، ص ۱۳۰ - ۱۳۲ .

ه. بيريز الشعر الاندلسي اله العربية الكلاسيكية في القرن الحادي عشر: بميزاته العامة وقيمته كمصدر الريز ١٩٣٧ المقالة مفصلة بتوسع ومنصفه الى حد بعيد الله أنها قد لا تعطي لمؤثرات المشرق مكانها ونصيبها.

ه. بيرين ، محمد وشارلمان ، بروكسل – باريز ١٩٣٧ . مؤلف ظهر بعد موت هـــذا العالم البلجيكي ، ولو ان واضعه أكمله لكان من الممكن ان نعيب عليه نقصاً في المستندات التاريخية عن الغرب الاسلامي .

ف. لوت الغزوات البربرية البريز ١٩٣٧ . من بينها غزو اسبانيا من قبل العرب التزود بالوثائق عن الغالب العرب التزود بالوثائق عن اسبانيا المسلمة في القرن العاشر لصاحبه لدنى بروفنسال .

إ. ليفي بروفنسال السيد كا ورد في التاريخ، في المجلة التاريخيــة
 جزء CLXXX بازيز ، ۱۹۳۷ ص ۵۸ – ۷۱ .

١٩٣٨ الموسوعة الاسلامية ؛ الطبعة الافرنسية ، ( مجلد رابع ومجلد اول من المتمم ) انتهت في ١٩٣٨ .

إ. ليفي بروفنسال ٤ دراسات في التاريخ الاسباني - الاسلامي .

إ. ليفي بروفلسال ، معلومات من اجل تاريخ اجتماعي واقتصادي .
 للغرب المسلم في القرون الوسطى (العصر الوسيط) .

#### الجلات

حوليات معهد الدراسات الشرقية في الجزائر

الاندلس

النشرة الاسبانية

بيزنطه

فكر

الجريدة الأسيوية

مجلة الغرب

الجلة الاسبانية

ملامظات وحكواشي الاكتب

## الفصل لأول

- (۱) ش. ديهل Ch. Diehl ، بيزنطة : عظمة وانحطاط ، بأريس ، ١٩٢٠ صفحة ١ .
- (٢) انظر كتابي اسبانيا المسلمة في القرن العاشر صفحة ٨ وما بعدها .
  - (٣) المصدر نفسه . صفحة ١٩ .
- (؛) انظر دراستي عن : تبادل السفارات بين قرطبة وبيزنطة في القرن التاسع في بيزانسيون Byzantion ، جزء XII بروكسل ١٩٣٧ ، صفحة ٨ ـ . ٩ .
- (ه) السيد غودفروا ديمومبين Gaudefroy Demonibynes ، المؤسسات الاسلامية ، باريس ١٩٢٥ صفحة ١٣٦ ١٣٦ .
  - (٦) انظر كتابي اسبانيا المسلمة في القرن العاشر صفحة ١٥ ١٠٠٠

- (٧) انظر مقالتي عن Le Cid de l'histoire في محسلة تاريخية ، باريس . ١٩٣٧
- (٨) انظر مقالتي عن الفونس السادس والاستيلاء على طليطلة (١٠٨٥) في مجلة Hesperis جزء ١٩٣١ XII صفحة ٣٣ - ٢٩.
- (٩) انظر كتابي تأملات في دولة المرابطين في بداية القرن الشاني عشر في مجلد الاحتفال بانقضاء خمسين عاماً على تأسيس كلية الآداب في الجزائر . الجزائر ١٩٣٧ صفحة ٣٠٧ ٣٢٠.
- (١٠) انظر ليفي بروفنسال في نص تاريخي جديــد: «المسند، لابن مرزوق ١٩٢٥ صفحة ٢.
- (١١) وعلى الخصوص تلك التي في Testour وقد أفرد لها السيد جورج مارسيه دراسة ما تزال تحت الطبع.
- (١٢) انظر ليفي بروفنسال في ، المراكشيون وماضيهم في مجلة الفن الحي ، باريس ١٩٣٠ صفحة ٥٨٥ ٨١٦ .
  - (١٣) غولد زيهر .
- (١٤) أنها موجودة في منتخبات من تاريخ العرب السياسي والأدبي في الأندلس للمقري ، وهي مجموعة منتخبات ثمينة جداً لأنها حفظت لنا كثيراً من الشذرات الختارة من مؤلفات عربية اسبائية مفقودة الدوم ، ولا تستعمل الترجمة الانكليزية التي قام بها P. De Gayangos إلا مجدر شديد لأنها مليئة بالأخطاء .

(١٥) في منتخبات المقري نفسها . فقد ترجمت الى القشتالية من قبل السيد غارشيا غومس في رثاء الاسلام الاسباني ، مدريد - غرناطة السيد غارشيا غومس في رثاء الاسلام الاسباني ، مدريد - غرناطة La «Risala» d'as - Sakundi في الفرنسية بقلم ا. لويا La «Risala» d'as - Sakundi في المعربة المعر





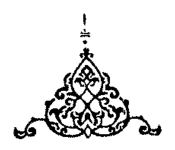
# الفصلات بي

- (١٦) انظر كتابي اسبانيا في القرن العاشر صفحة ٢٢ .
- G. Margais (۱۷) مختصر الفن الاسلامي جزء اول صفحة ٢٠٦.
- (۱۸) انظر هـ . بيريس النخـــلة في اسبانيا ، ملاحظات مسندة على النصوص العربية ، في مجموعة مقالات متفرقة غودوفروا ديمو مبينس . ۲۳۹ ۲۲۵ صفحة ۲۲۰ ۲۳۹ صفحة ۲۲۰ ۲۳۹ صفحة ۲۳۹ ۲۳۹ صفحة ۲۲۰ ۲۳۹ صفحة ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ صفحة ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ صفحة ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ صفحة ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹
- (١٩) والى ذلك عزا دوزي الهية كبرى في شبه الجزيرة الايبيرية في الجزء الاول من كتابه تاريخ المسلمين في اسبانيا .
- (٢٠) حول همذا النص ، الذي انوي نشره في المستقبل في سلسلة من الوثائق غير المنشورة من تاريخ الامويين في اسبانيا ، انظر كتابي تعادل السفارات صفحة ٤.
- (٢١) على الاخص توسيعات الجامع الكبير في قرطبة وقد قدم لنا في ذلك علاقة جديدة كل الجدة السيد ايلي لامبيرت مستنداً على

وثائق استطعت ان اقدمها له . ( تاريخ جامع قرطبة الكبير في القرنين الثامن والناسع من النصوص غير المنشورة ، في حوليسات معهد الدراسات الشرقية في كلية الآداب بالجزائر جزء ثاني ، باريس ١٩٣٨ صفحة ١٩٣٩ ) .

- (٢٢) لحمة عن زرياب الموسيقار موجودة في الموسوعة الاسلامية ، متمم صفحة محمد . H. G. Farmer
- (٢٣) نحن اليوم على اطلاع واسع حول تركيب هـــذا الطعام وصنعته بفضل طباعة مختصر عربي صغير في الموصل عام ١٩٣٤ من بداية القرن السابع (١٣) بعنوان « كتاب الطبيخ » . ولدينا فيا عـدا ذلك مختصران عن الطبخ العربي في الاندلس وهمـا غير مطبوعين ويبدو انها من عصر الموحدين .
- (۲٤) انظر A. Gonzalez Palencía الاسلام والغرب صفحـــة A. بــــة . بحسب المقرى .
- (٢٥) وقد خصص ر. بلاشير دراسة لهذا الشاعر ، بعنوان : احسد المهدين الثقافة العربية في القرن العساشر : سعيد البغدادي ، في المهدين الثقافة العربية في القرن العساشر : سعيد البغدادي ، في المهدين الثقافة العربية في القرن العساشر : سعيد البغدادي ، في المهدين الثقافة العربية في القرن العساشر : سعيد البغدادي ، في المهدين الثقافة العربية في القرن العساشر : سعيد البغدادي ، في المهدين الثقافة العربية في القرن المهدين المهد
- (٢٦) انظر كتابي اسبانيا الاسلامية في القرن العاشر صفحة ١٨٣ ــ . ١٨٤
- (٢٧) احمد زكي مبحث في العلاقات بين مصر واسبانيا اثناء الاحتلال الاسلامي في Homenage codera صفحة ١٥٥ ١٨١ .

- (٢٨) انظر كتابي عن الخطوط العربية في اسبانيا صفحة ١١٩ ــ ١١٧ .
- (۲۹) ليفي بروفلسال ، صحيح البخاري ، مصور نقلاً عن مخطوط لابن سعدى الذي قطن مرسياً عام ۴۹۲ هـ ( ۱۰۹۹ م ) باريز ۱۹۲۸ .
- (٣٠) ه. بيريس H. Pérès الشعر الأندلسي في العربية الكلاسيكية في القرن الحادي عشر: مظاهره العامة وقيمته كمستندات ، باريز
- (٣١) ج. مارسيه G. Marçais الفن الاسلامي الاسباني في بجلة جاته Hespéris جزء ١٠٨ ١٠٠١ صفحة ١٠٧ ١٠٨.
- A. Gonzalez Palencia تاريخ الأدب العربي الاسباني صفحة مربع الأدب العربي الاسباني صفحة ٢٠٣
  - (٣٣) ترجمة ر. بلاشير صفحة ١٢٥.
- (٣٤) انظر كتابي اسبانيا المسلمة في القرن العاشر صفحة ٢٣٣ ٢٣٤.
  - (٢٥) المصدر نفسه صفحة ٢٣٤.
- (٣٦) انظر ليفي بروفنسال ، مخطوط من مكتبة الخليفة الحكم الثاني في علام المحتبة الخليفة الحكم الثاني في علام المحتبة الخليفة الحكم الثاني في علام المحتبة الحليفة الحكم الثاني في علام المحتبة المحتبة الحكم الثاني في على المحتبة الم
  - (٣٧) مقولات الأمم ترجمة ر. بلاشير صفحة ١٢٦.



#### الفصلالثالث

- (۳۸) انظر ه. بيرين H. Pirenne محد وشارلمان صفحة ۱۱۳ ۲۹۰
  - . Cl. Sanchez Albarnoz (٣٩) اسبانيا والاسلام صفحة ه
- (٤٠) فيما يتعلق بجميع هذه المسألة انظر كتابي اسبانيا المسلمة في القرن العاشر صفحة ٣٣ وما يليها.
- (۱۱) انظر دوزي تاريخ مسلمي اسبانيا طبعة جديدة جزء اول صفحة Gonzalez Palencia, و Simonet أيضاً ۴. Lot Fordinand و F. Lot Fordinand و
- (٤٢) انظر كتابي اسبانيا المسلمة في القرن العاشر صفحة ٣٥. يجب تذكر ايضاً زواج الفونس السادس القشتالي بأميرة مسلمة (ليفي ... بروفنسال Mara Zaida، زوجة الفونس السادس القشتالي وولدهما في مجلة Hespéris جزء XVIII ، ١٩٣٤ صفحة ١ ٨.
- (٢٣) هــذه الجوادث واردة بالتفصيل في كتابي تبادل السفارات في مجلة . ١٩٣٧ Byzantion

- (١٤) انظر كتابي اسبانيا المسلمة في القرن العاشر ، صفحة ٢١٧ .
  - (٤٥) المصدر نفسه صفحة ١٥٢ وما يليها.
  - (۲۶) « « به علاحظة ۱ .
    - · ٣\ -- ٢٨ » » ({\cdot \cdot \
- (٤٨) « « « المسلورة ( الحية جعلها مشهورة F.Lot في كتابه الغزوات البربرية صفحة ٢٧ ) .
- A. Gonzalez أجد تقريبات مماثلة في الاسلام والغرب لصاحبه تقريبات مماثلة في الاسلام والغرب لصاحبه Palencia

  F. Lot وفي البرية البربرية لصاحبه J. B. Trend

  ص ٧٠ ٧٠ وفي دراسة اكثر تفصيلاً ارجع الى الفهارس الخاصة في المرب الله اللهارس الخاصة في R. Dozy H. W. Engelmann والبرتغالية المشتقة من العربية ( الطبعة الثانية اليد ١٨٦٩ ) ووالبرتغالية المشتقة من العربية ( الطبعة الثانية الحرى وللآثار للومانية على لفة المخاطبة العربية الاسبانية وحده المرب على نوع خاص شاملة في المحاث البوليس المدني إلاسباني التي نشرها المؤلف وحده او بالتعاون مم السيد السيد السيد السيد وحده او بالتعاون مم السيد السيد المسلم المؤلف وحده او بالتعاون مم السيد السيد المسلم الموليس المدني الاسباني التي نشرها المؤلف وحده او بالتعاون مم السيد G. S. Colin .
- (٥٠) قوائم ثمينة جداً قدمها A. Gonzalez Palencia إلا أنها نشرت في المخلب على نحو خاطىء وذلك في المجلد التوطئة المؤلفة الجميل المحت عنوان Los Mozarabes de Tolede en los Siglos في القرن

- الثـاني عشر والثالث عشر ، مدريد ، ١٩٣٠ . انظر كدلك الشـاني عشر والثالث عشر ، مدريد ، ١٩٣٠ . انظر كدلك الملاحق المهـد التي وضعها Cl. Sanchez Albornaz الكتابه : ٢١١ ٢١١ .
- (١٥) انظر الاستدعاء الإيحاثي بحسب تخيل Cl. Sanchez Albornoz في . ١٤٤ ١٤٣ ص Estampas
- (٥٢) انظر Cl. Sanchez Albornoz في كتابه اسبانيا والاسلام ص ١٠٠ :

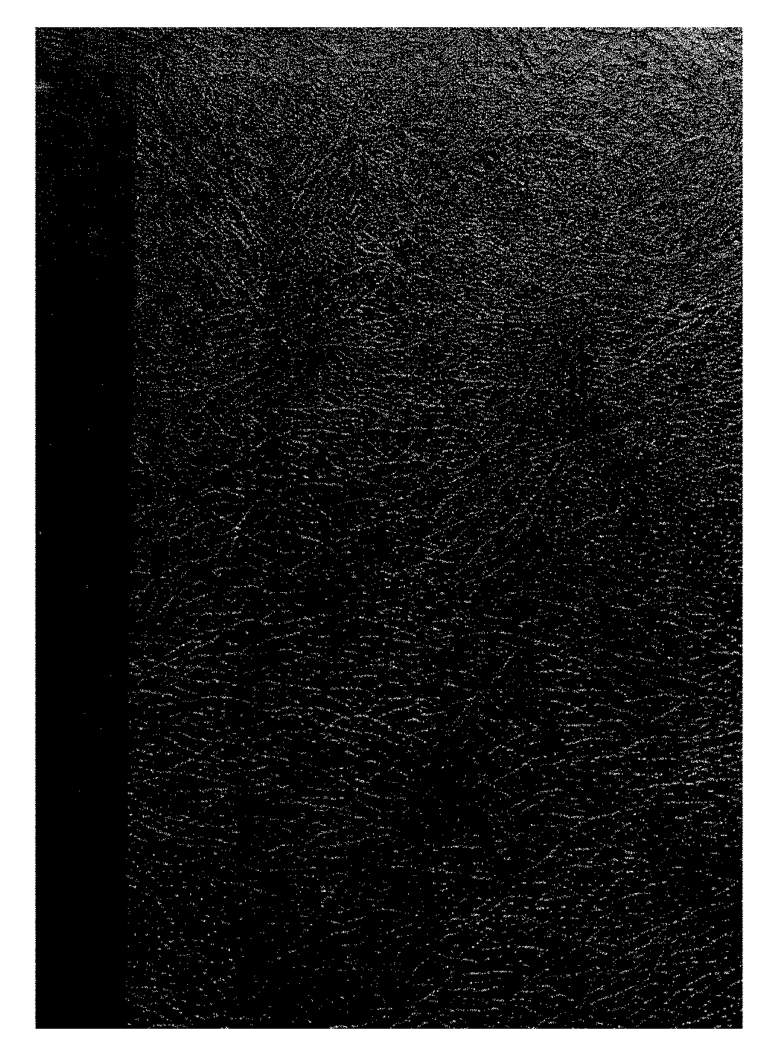
  د لم تستعمل المالك المسيحية ابدأ مدة تقرب من ٤٠٠ سنة سوى
  العملات العربية والفرنجية وبقي ماوك قشتالة بعد ذلك ما يقرب
  من قرن كامل حتى ضربوا عماة ذهبية . وكان تقليد العملات
  الفرنجية والعربيسة يجري بأمانة سواء من اجل ضرب القطع
  الفضية في اواخر القرن الحادي عشر أم من اجل صلك العملات
  الذهبية في الثلث الاخير من القرن الثاني عشر ،
  - (۵۳) انظر ليفي بروفنسال السيد كا ورد في التاريخ . ص ٧٢ .
- (٥٤) انظر R. Dozy في كتابه : تحريات في تاريخ اسبانيا وآدابهما في العصور الوسطى ، طبعة ثالثة ، جزء اول ، ص ٢٠٤ .
- (٥٥) في كتابه Iglesias mozarabes ، مذيل بألبوم يحتوي على عدة مديل منسوخات مصورة .
- (٥٦) الفن الاسباني المغربي والفن الروماني في مجلة Hespéris ، جزء (٢٥) الفن الاسباني المغربي والفن الروماني في مجلة

- H. Pérès (av) الشعر الاندلسي صفحة و١٧٠ .
- (٥٨) في المجلد الاول من كتابه ابن حزم القرطبي ص ٨٤ وما يليها .
- (٥٩) يمكن قراءة ذلك في مقدمة K.Pétrof لطبعته لكتاب طوق الحمامة ( ليد ١٩١٤ ص ١٧١١ XVII XVI
  - (٦٠) انظر كتابي اسبانيا المسلمة في القرن العاشر ص ٣٧ ٢٩ .
- لقد لخص هذه المناقشات السيد M. Asin نفسه في كتاب بعنوان لعد المد المناقشات السيد M. Asin نفسه في كتاب بعنوان لا المد المعنون المعنون
- الشعر العربي والشعر الاوروبي في مجلة Revista Cubana عدد كانون الثاني آذار ۱۹۳۷ ولست اعرف هذا المبحث حتى الآن إلا من خلال العرض الذي قدمسه له السيد G. Cirot في الا من خلال العرض الذي قدمسه له السيد Bulletin Hispanique
- (٦٣) تاريخ اسبانيا بقلم لويس برتراند ، في مجموعة ا. فايارد ، والدراسات التاريخية الكبرى ، باريز ١٩٣٢ صفحة ٣٠٥ ٣٠٠ .
  - (٦٤) اسبانيا والاسلام ترجمة P. Guinard صفحة a .
- (٦٥) السيد سانشز البورنوز يعين : « اساتذة الدراسات العربية في اسبانيا الحالية ، ريبيرا Ribera ، آسين Asin ، غومس مورينو

... ومن العدل ان نضيف الى هذا التكريم ... ومن العدل ان نضيف الى هذا التكريم متضلعين آخرين في العربية من الاسبان ، اقل سناً ، وكذلك المدرسة الشرقية الافرنسية التي جددت التنقيب العلمي في الاندلس منذ حوالي عشر سنين . وبخاصة في الرباط ثم الجزائر .



طبع حدّذا الكِتابُ عَل تعاليبع كارمكتب تاكياة للطبّاعة والنشر بيرُدت. شادع شريقيا معليون ٢٠٠٠



To: www.al-mostafa.com